# الفوى (يورندر الليري)

طبعة مُعَكِّحة ومُقابِلة على مخطوطتين وسَسَالِلة منَ التَّحِيفِ المُجْوِدِ في السَّيْخ المُطبُوعَة

تأليث شيخ الإسٰ كام تقى لدّين أحمَدَ بْن تمِيّة ١٦٠-١٧٨ه

> مخفيات مركوف محكروف وهزاري عَمَا اَلله عَنهُ وعَنْ وَالِـ مَنْهُ

ولكثير كارمي - المتواث شسين الكيم - ت: ٣٢٧٢٤٣ 

#### بسم الله الرحمن الرحيم

إن الحمد لله ، نحمده ، ونستعينه ونستغفره ، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ، ومن سيئات أعمالنا ، من يهده الله فلا مضل له ، ومن يضلل ، فلا هادى له ، وأشهد أن لا إله إلا الله ، وحده لا شريك له ، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله .

﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ التَّهُواْ اللَّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ وَلَا تَعُوتُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُثْلِمُونَ ﴾ .

﴿ يَنَأَيْهَا النَّاسُ التَّهُواْ رَبِّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُم مِن نَفْس وَحِدَة وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهًا ، وَبَثَ مِنْهَا رَجَالًا كَثِيرًا وَنِسَآهُ وَا تَقُواْ اللَّهَ الَّذِي تُسَآءَلُونَ بِهِ عَلَى مَنْهَا ، وَبَنَّ مِنْهُ مَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَآهُ وَا تَقُواْ اللَّهَ الَّذِي تُسَآءَلُونَ بِهِ عَلَى مَا لَا رَحَامَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ .

﴿ يَنَأَيُّهَا الَّذِينَ امَنُواْ التَّهُ وَاللَّهَ وَقُولُواْقَوْلًا سَدِيدًا يُصْلِحُ لَكُمْ أَعْمَـٰلَكُمْ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ ، وَمَن يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولُهُ, فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾ .

أما بعد: فإن أصدق الحديث كتاب الله ، وخير الهدى ، هدى محمد صلى الله عليه وعلى آله وسلم وشر الأمور محدثاتها ، وكل محدثة بدعة ، وكل بدعة ضلالة وكل ضلالة في النار .

#### أما بعد

فقل من يسلم من أهل الفضل والدين فى هذه الدنيا بلا محنة ، وابتلاء ، وخوض فيه ، حيث لم يداهن الناس ويصانعهم ، ولذا قل صديقه على حد قول : ( ما ترك الحق من صديق لعمر ) . وقال سفيان الثورى رحمه الله: إذا رأيت الرجل يثنى عليه جيرانه فاعلم أنه مداهن ، وما وقع من المحنة للأئمة كأبى حنيفة ، ومالك ، والشافعى ، وأحمد ، والبخارى مشهور .

هذا وشيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله امتحن بمحن ، وخاض فيه أقوام

ونسبوه للبدع والتجسيم وهو من ذلك بريء(١).

### □ محنة الشيخ بدمشق بسبب الفتوى الحموية □

قال الشيخ علم الدين : وفي شهر ربيع الأول من سنة ثمان وتسعين وستائة وقع بدمشق محنة للشيخ الإمام تقى الدين ابن تيمية .

وكان الشروع فيها فى أول الشهر . وظهرت يوم الخامس منه واستمرت إلى آخر الشهر .

وملخصها: أنه كان كتب جوابا سئل عنه من حماة فى الصفات ، فذكر فيه مذهب السلف ، ورجحه على مذهب المتكلمين ، وكان قبل ذلك بقليل أكر أمر المنجمين . واجتمع بسيف الدين جاغان فى ذلك فى حال نيابته بدمشق وقيامه ، فقام نائب السلطنة ، وامتثل أمره . وقبل قوله ، والتمس منه كثرة الاجتماع به .

فحصل بذلك ضيق لجماعة ، مع ما كان عندهم قبل ذلك من كراهية الشيخ وتألمهم لظهوره وذكره الحسن .

فانضاف شيء إلى أشياء . ولم يجدوا مساغاً إلى الكلام فيه لزهده ، وعدم إقباله على الدنيا ، وترك المزاحمة على المناصب ، وكثرة علمه ، وجودة أجوبته وفتاويه ، وما يظهر فيها من غزارة العلم ، وجودة الفهم . فعمدوا إلى الكلام في العقيدة . لكونهم يرجحون مذهب المتكلمين في الصفات والقرآن على مذهب السلف ، ويعتقدونه الصواب . فأحذوا الجواب الذي كتبه مناه وعملوا عليه أوراقاً في رده ، ثم سعوا السعى الشديد إلى القضاة والفقهاء ،

<sup>(</sup>١) باختصار وتصرف من غاية الأماني في الرد على النبهاني (١٨٢/٢) .

<sup>(</sup>٢) حبواباً للسؤال الذي ورد إليه من حماة وهو ما عرف بعد بالفتوي الحموية وهي رسالتنا هذه .

واحداً واحداً. وأغروا خواطرهم، وحرفوا الكلام، وكذبوا الكذب الفاحش، وجعلوه يقول بالتجسيم – حاشاه من ذلك – وأنه قد أوعز ذلك المذهب إلى أصحابه. وأن العوام قد فسدت عقائدهم بذلك. ولم يقع من ذلك شيء والعياذ بالله.

وسعوا في ذلك سعيا شديداً ، في أيام كثيرة المطر والوحل والبرد ، وسعوا في ذلك سعياً شديداً .

فوافقهم جلال الدين الحنفي ، قاضي الحنفية يومئذ ، على ذلك . ومشى معهم إلى دار الحديث الأشرفية . وطلب حضوره ، وأرسل إليه فلم يحضر .

وأرسل إليه في الجواب: إن العقائد ليس أمرها إليك ، وإن السلطان إنما ولاك لتحكم بين الناس ، وإن إنكار المنكرات ليس مما يختص به القاضى . فوصلت إليه هذه الرسالة فأغروا خاطره ، وشوشوا قلبه ، وقالوا لم يحضر . ورد عليه .

فأمر بالنداء على بطلان عقيدته في البلدة ، فأجاب إلى ذلك . فنودى في بعض البلد ثم بادر سيف الدين جاغان ، وأرسل طائفة . فضرب المنادى وجماعة ممن حوله ، وأخرق بهم . فرجعوا مضروبين في غاية الإهانة .

ثم طلب سيف الدين جاغان مَنْ قام في ذلك وسعى فيه ، فدارت الرسل والأعوان عليهم في البلده ، فاختفوا واحتمى مقدمهم ببدر الدين الأتابكى ، ودخل عليه في داره . وسأله أن يجيره من ذلك ؟ فترفق في أمره إلى أن سكن غضب سيف الدين جاغان . ثم إن الشيخ جلس يوم الجمعة على عادته ثالث عشر الشهر . وكان تفسيره في قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾ [ القلم : ٤ ] وذكر الحلم وما ينبغي استعماله . وكان ميعاداً جليلا . ثم إنه اجتمع بالقاضي إمام الدين الشافعي ، وواعده لقراءة جزئه الذي أجاب فيه . وهو المعروف: بالحموية .

فاجتمعوا يوم السبت رابع عشر الشهر ، من بكرة النهار إلى نحو الثلث من ليلة الأحد ، ميعاداً طويلاً مستمراً . وقرئت فيه جميع العقيدة ، وبين مراده في مواضع أشكلت . ولم يحصل إنكار عليه من الحاكم ، ولا ممن حضر المجلس ، بحيث انفصل عنهم ، والقاضى يقول : كل من تكلم في الشيخ يُعزر . وانفصل عنهم عن طيبة .

وخرج الناس ينظرون ما يسمعون من طيب أخباره . فوصل إلى داره في ملأ كثير من الناس ، وعندهم استبشار وسرور به ، وهو في ذلك كله ثابت الجأش ، قوى القلب ، واثق بالنصر الإلهي لا يلتفت إلى نصر مخلوق ، ولا يعول عليه .

وكان سعيهم فى حقه أتم السعى ، لم يبقوا ممكنا من الاجتماع بمن يرتجون منه أدنى نصر لهم ، وتكلموا فى حقه بأنواع الأذى ، وبأمور يستحى الإنسان من الله سبحانه أن يحكيها ، فضلا عن أن يختلقها ، ويلفقها ، فلا حول ولا قوة إلا بالله .

والذين سعوا فيه معروفون عندنا وعند كل أحد ، قد اشتهر عنهم هذا الفعل الفظيع . وكذلك من ساعدهم بقول ، أو تشنيع ، أو إغراء أو إرسال رسالة ، أو إفتاء ، أو شهادة ، أو أذى لبعض أصحاب الشيخ ومن يلوذ به ، أو شتم ، أو غيبة ، أو تشويش باطن ، فإنه وقع من ذلك شيء كثير من جماعة كثيرة .

ورأى جماعة من الصالحين والأخيار في هذه الواقعة وعقيبها للشيخ مرائي حسنة جليلة ، ولو ضبطت كانت مجلداً تاماً . انتهى ما ذكره (١٠٠٠ .

<sup>(</sup>١) بلفظه من العقود الدرية من مناقب شيخ الإسلام ابن تيمية (ص ٢١٤–٢١٨).

#### □ رواية أخرى للمحنة □

ذكر الإمام ابن كثير رحمه الله في بدايته في أحداث سنة ثمان وتسعين وستائة وبعد ذكره لمقتل الملك المنصور لاجين قال ص ٤ من الجزء الرابع عشر:-

وكان قد وقع فى أواخر دولة لاجين بعد خروج قبجق من البلد محنة للشيخ تقى الدين بن تيمية ؛ قام عليه جماعة من الفقهاء ، وأرادوا إحضاره إلى مجلس القاضى جلال الدين الحنفى ، فلم يحضر ، فنودى فى البلد فى العقيدة التى كان قد سأله عنها أهل حماة المسماة ( بالحموية) ، فانتصر له الأمير سيف الدين جاغان ، وأرسل يطلب الذين قاموا عنده ، فاختفى كثير منهم ، وضرب جماعة ممن نادى على العقيدة فسكت الباقون ، فلما كان يوم الجمعة عمل الشيخ تقى الدين الميعاد بالجامع على عادته . وفسر فى قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقِ عَظِيمٍ ﴾ [ القلم : ٤ ] ثم اجتمع بالقاضى إمام الدين يوم السبت واجتمع عنده جماعة من الفضلاء وبحثوا فى الحموية وناقشوه فى أماكن فيها ، فأجاب عنها بما أسكتهم بعد كلام كثير ، ثم ذهب الشيخ تقى الدين ، وقد تمهدت الأمور وسكنت الأحوال ، وكان القاضى إمام الدين معتقده حسنا ، ومقصده حسنا . اه .

هذه الفتوى الحموية مع أهميتها بما قرر فيها شيخ الإسلام منهج السلف ، في أسماء الله وصفاته . بأوضح عبارة . مع نقل عبارات أئمة السلف ، وأعيان من نقل عنهم ومذهبهم . ومع ما قام به جزاه الله عن الإسلام والمسلمين خير الجزاء – من الذب عن هذه العقيدة والمناظرة عليها بما أفحم مخالفيه .

أقول: مع كل هذا أعرض كثير من الشباب السلفى عن درس هذا المعتقد وكان حرى بهم أن ينكبوا على دارستها، وقراءتها، وحفظ أدلتها، وأقوال الإئمة الذين ملأ بأقوالهم شيخ الإسلام صفحات هذه الفتوى حتى لا يظن ظان أن المنهج السلفى فى الأسماء والصفات والقرآن بلا مستند من أقوال السلف الصالح.

وإخراج هذه الرسالة القيمة الآن. هي جهد المقل ، وعسى أن تجد من القائمين على تعليم النشء العقيدة الصحيحة، الاهتام اللائق بقيمتها ، وعظمة مؤلفها .

ربنا تقبل منا إنك أنت السميع العليم ، وتب علينا إنك أنت التواب الرحيم

كتبه شريف محمد فؤاد هزاع شبين الكوم ٥ شارع النر البر الشرق

#### □ وصف المخطوطتين □

الخطوطة الأولى من مصورات الجامعة الإسلامية برقم ( ٩٧٨ ) من مصورات دار الكتب الظاهرية وعليها قول ( ملكه فهد بن حسن بن عبد الهادى) وهى فى ( ٢١ ) ورقة وليس بها إثبات سنة النسخ ولا اسم كاتبها ، وهى كاملة غير أن بها أماكن غير واضحة وهى يسيرة – استدركتها من المخطوطة الثانية أو من المطبوع .

وعدد أسطر كل صفحة مابين ٢٦ – ٢٩ سطرا ، وخطها دقيق ، وعدد كلمات كل سطر ما بين ١٥ – ١٧ كلمة وقد تزيد أو تنقص . وهى فى ( ١٩ ) ورقة . وهى التى اعتمدها أصلاً .

والمخطوطة الثانية أيضاً من مصورات الجامعة الإسلامية برقم ( ١٥٢٨) من مصورات المكتبة المحمودية بالمدينة . وفي آخرها : تمت بحمد الله في رابع جمادي الآخرة سنة اثنتين وسبعمائة فسح الله في عمر مصنفها ، ولكل داعي إلى الهدى بمنه وكرمه ، وصلى الله على سيدنا محمد وآله وصحبه وسلم تسليما كثيراً . ا ه .

فهى إذن نسخت فى حياة المؤلف رحمه الله تعالى ؛ لكن بها نقص فى أولها . وعدد أسطر كل صفحة ما بين ( 75-70) سطراً غير أن أغلب الصفحات بها (77) سطراً ، والصفحة الأخيرة بها (90) سطراً . وكلمات كل سطر ما بين (90) كلمة ، وبعض الأسطر به سبع كلمات . وخطها دقيق .

ولا شك أنها التي ألفها المصنف رحمه الله أولاً ثم زاد عليها .

يقول الإمام محمد بن أحمد بن عبد الهادى فى كتابه ( العقود الدرية من مناقب شيخ الإسلام أحمد بن تيمية ) ص ٨٣ بتحقيق محمد حامد الفقى وهو يسرد مؤلفات الشيخ رحمه الله . وله الحموية الكبرى – والحموية الصغرى .

فأما الحموية الكبرى فأملاها بين الظهر والعصر ، وهي جواب عن سؤال ورد من حماة ، سنة ثمان وتسعين وستائة ، وجرى بسبب تأليفها أمور ومحن . وتكلم الشيخ فيها على آيات الصفات والأحاديث الواردة في ذلك . ثم ذكر جملة من مقدمتها . ا هـ .

ويقول الشيخ محمد عبد الرزاق حمزة فى تقديمه للفتوى الحموية الكبرى ط مطبعة المدني فمن مؤلفات هذا الإمام هذه الرسالة المختصرة (الفتوى الحموية الكبرى) كتبها جواباً على سؤال جاءه من حماة فيما يجب الإيمان به من صفات الله كاستوائه على عرشه ، وعلوه على خلقه ونحوها . هل هى على ظاهرها أم لابد من تأويلها .

فأجاب الشيخ ذلك الجواب الحار وكتبه بحروف من نار ، فأقام الجامدين على تقليد شيوخهم من أهل التأويل ، وأقعدهم وأرغاهم وأزبدهم وجمعوا لذلك مجالس وعقدوا مناظرات ، وكان الفوز فيها للحق ، والخذلان للباطل ، فلما ألجمهم الحق وأعوزتهم الحجة لجأ – شأن كل مخذول مبهوت – إلى الكيد للشيخ عند السلطان وألصقوا به تهمة الثورة ، والخروج ، والفوضى ، وكان لذلك ما كان مما هو مدون في صدور التاريخ .

كتب الشيخ هذا الجواب وبعثه شواظاً من نار على هشيم التقليد والجمود والابتداع والخيالات الفاسدة ، فهدى الله به من شاء من خلقه ، وقد كتبه الشيخ أولاً فانتشر في الناس ثم أعاد نطره فزاد فيه زيادات أخرى مفيدة كالنقل عن ابن زمنين المالكي ، ونقل كلام عمرو بن عثمان المكي الصوفي ،

وكلام ابن خفيف الشيرازى الشافعى الصوفى وغيرهم ، وانتشر فى الناس كذلك . فصارت الحموية بأيدى الناس صغرى وكبرى . نبه على ذلك الحافظ ابن عبد الهادى فى ترجمته للشيخ . ا هـ .

قلت : وقد تحيرت فترة هل أخرج الحموية الصغرى التي في المخطوطتين أم الكبرى لما فيها من الزيادات ؟

ثم عزمت على إخراج الكبرى لما فيها من زيادات ؛ زادها المؤلف رحمه الله بنقول طيبة عن جمع من علماء السلف رحمهم الله تعالى .

#### 🗆 عملي في التحقيق 🗆

- ١ قمت بمقابلة مخطوطة الظاهرية وهي أشمل وأتم من مخطوطة المحمودية مع الفتـوى الكبرى المطبوعة ضمـن مجمـوع الفتـاوى
   ( ٥ / ٥ ١٢٠ ) إذ وجدتها أصح النسخ المطبوعة وهي :-
  - ١ نسخة المطبعة السلفية بمصر الطبعة الثانية (١٣٩٨ / هـ ) .
- ب النسخة المطبوعة في مطبعة المدنى . بتقديم الشيخ محمد عبد الرازق حمزة وهي التي طبعت لأول مرة في مكة عام ( ١٣٥١ / هـ ) في المطبعة السلفية .
- ج نسخة بتحقيق الشيخ محمد حامد الفقى وهى ضمن مجموعة رسائل .
- ٢ أعرضت عن الخلاف البسيط في نحو ( و ن ) أو كلمة ونحوها . ولكنى أثبت دائماً ما في الظاهرية . إلا ما كان في أول الرسالة فقد اعتمدت على ما ذكره ابن عبد الهادى في العقود الدرية من مناقب شيخ الإسلام ابن تيمية فقد نقل من مقدمة الرسالة وأثنائها جملا نافعة فجعلت نقله أصلاً في أول الرسالة ، لقرب عهده من المؤلف رحمه الله وكونه من تلاميذه .

تبين لى وقوع تحريف فى كل النسخ المطبوعة من (الفتوى الحموية الكبرى) وذلك بدس عبارة ونسبتها إلى شيخ الإسلام رحمه الله ، وهو منها برىء .

هذه العبارة هي المذكورة بعد قول الشيخ رحمه الله تعالى : ولا يجوز أيضاً أن يكون الخالفون أعلم من السالفين كما قد يقوله بعض الأغبياء ممن لم يقدر قدر السلف ، بل ولا يعرف الله ورسوله والمؤمنون به ، حقيقة المعرفة المأمور بها ، من أن طريقة السلف أسلم وطريقة الخلف أعلم وأحكم .

فقالوا هم:

وإن كانت هذه العبارة إذا صدرت من بعض العلماء قد يعنى بها معنى صحيحا – قلت: فهذه الجملة الأخيرة جعلت فى نسخه الشيخ حمزة والفتاوى جملة اعتراضية. وفى ط السلفية مع الكلام وبلا فارق.

وهذا كما ترى خيانة علمية وكذب على الشيخ رحمه الله بل وتضليل للعقول ، إذا أن عبارة الشيخ رحمه الله لا تحتمل هذه العبارة فهو يقرر بأوضح بيان أن الخلفيين لا يُتصور ولا يجوز أن يكونوا أعلم من السلف فكيف يعود يقول : إن عبارة : طريقة السلف أسلم وطريقة الخلف أعلم وأحكم . لو صدرت من بعض العلماء قد يعنى بها معنى صحيحا . ثم لا يبين لنا ما هذا المعنى الصحيح الذى قد يعنيه هؤلاء البعض ؟

هذا والفضل يرجع إلى تنبهى إلى ذلك للشيخين الفاضلين ، فضيلة الشيخ مماد بن محمد الأنصارى محدث الحجاز ، وفضيلة الشيخ بكر بن عبد الله أبو زيد . وذلك أثناء زيارتى لمدينة رسول الله على عام ١٤٠٨ / هـ . فقمت بزيارة شيخنا حماد الأنصارى وسألته هل خدم هذه الفتوى أحد؟ وكان موجوداً فى زيارته العلامة بكر أبو زيد . فنبهانى إلى هذا التحريف والزيادة وأنهما ذهبا إلى المكتبة المحمودية وقابلا ما فى المطبوع على مخطوطة المحمودية فوجدا هذه العبارة دست .

ثم إلى دهبت إلى مكتبة انخطوطات بالجامعة الإسلامية فحصلت على نسختين خطيتين إحداهما نسخة المحمودية والأخرى نسخة الظاهرية.

ثم وجدت العلامة محمد بن أحمد بن عبد الهادى قد نقل جملا كثيرة من

الفتوى الحموية الكبرى فى كتابه العقود الدرية من مناقب شيخ الإسلام ابن تيمية من ص (  $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$ 

وكذلك وجدت العلامة أبى المعالى محمود شكرى الألوسى فى كتابه غاية الأمانى فى الرد على النبهانى الناشر دار إحياء السنة النبوية (٢/١٨٢ – ١٨٨) وهى جزء نقله من الفتوى الحموية الكبرى وليست فيها هذه العبارة أيضاً مما يؤكد لى أن التحريف حدث بعد عصر الألوسى رحمه الله فقد توفى (١٣٤٢ / هـ) (ثم تبين لى أن الألوسى إنما نقل من (العقود الدرية) وذكرنا أن الطبعة الأولى للفتوى الحموية الكبرى طبعت فى مكة عام (١٣٥١ / هـ) فالله حسيب من فعل ذلك.

فهذه خمس نسخ مطبوعة مع نسختين حطيتين اجتهدت أن أثبت النص الصحيح . فلعل هذه الطبعة إن شاء الله تعالى تكون أصح النسخ المطبوعة .

- ٣ قمت بعزو الآيات إلى أماكنها من المصحف الشريف.
- ٤ قمت بتعريف كثير من الأعلام الواردة في الكتاب بترجمة موجزة .
- حرجت الأحاديث المرفوعة والآثار الموقوفة وحكمت عليها بالصحة أو الحسن أو الضعف حسما يليق بحاله . و لم أشأ الإحاطة بكل من خرج الحديث أو الأثر .
- ٦ عملت الفهارس العلمية ؛ وهي فهرس الأحاديث ، وفهرس الآثار ،
   وفهرس المصادر والمراجع ، وفهرس الموضوعات .
- وقد تأكدت أن الزيادات عن النسخة الظاهرية تنحصر في الآتي :-١ - ألفاظ التمجيد مثل (سبحانه وتعالى ) - (عز وجل) بعد لفظ

- الجلالة . فتركتها على ما هي عليه .
- ۲ الصلاة على النبى عَلِيلَةٍ بعد ذكر ( النبى أو رسول الله ) فتركتها كذلك
   كما هي .
- تقل كلام ابن زمنين المالكي وجعلته بين معكوفتين دون الإشارة في
   الحواشي .
- ٤ نقل كلام أبى نعيم من كتابه (محجة الواثقين ومدرجة الوامقين)
   وجعلته كذلك بين معكوفتين دون الإشاره في الهوامش.
- ه نقل كلام الخلال ومن بعده ووقع فى نسختنا من ( ص ١٠٢ ١٢٩ ) كذلك جعلته بين معكوفتين .
  - ٦ زيادة عبارة أول ص ١٥٩ .

وقد اكتفيت بجعل الزيادات بين المعكوفات ، ولم أحب تثقيل الهوامش . وعدا ذلك من خلاف لفظ أو حرف ، فأثبت ما فى الظاهرية ولا أشير للخلاف . وهذا اجتهادى فإن أصبت فمن الله ، وإن أخطأت فمن نفسى والله ورسوله منه براء ، وأسأل أخا ناصحاً لى بالدعاء بظهر الغيب ، وستر عيب أو هفوة لأخيه ، والله أسأل أن يتقبل عملى بقبول حسن ، وأن يجعله فى ميزان حسناتى يوم لا ينفع مال ولا بنون إلا من أتى الله بقلب سليم . سبحانك اللهم وبحمدك ، أشهد أن لا إله إلا الله ، أستغفرك وأتوب إليك .

كتبه

شريف محمد فؤاد هزاع

## صور المخطوطات

صورة من مخطوطة المكتبة المحمودية صورة لآخر ورقة من مخطوطة المكتبة المحمودية صورة من الصفحة الأولى من المخطوطة الظاهرية صورة أخرى من المخطوطة الظاهرية صورة من المخطوطة الظاهرية وبها النص المغير محرف صورة الصفحة الأخيرة من الظاهرية

العرز حدمه عامع الدسهاغ مورسها وموان ها المرا ام المه وموللس عالى عليه اوا ماحده الاصلومان السميل رندارد لکنامص بعهد بعضاات منزل موراها درای دا براسرن ان اس موت انونزیکا لؤوالطاه مولده جوجل وامالحه ما بعرص النسبه وعسوالاس عاوجه علم الماليله عابير السمع كماكه علبتركم فيحلفت الوكال واشعون العرش وهويعا من سوره مدمن سياس لا مدل ها الإحالمات معفرة ا بعض تزيجاك أويماكنت أن منيااسه في العافص الكفيه و و حماء الاستركزال إن ايجيات ولسسة عصيات ها الله يماليوا تدريات العروسية ميسة وتصيالهاء ان وأعرم عرف ها لط السابك العرص جداكوارد واستعملكم ويوا كوعالة لاربان تعينيسوالباريهاع عات الحين ما ديل المنتبذلات وليطمعها هالالدر بالمجالية الاست ديوله كاحلب مديم وجه ريط وقول محركيا عبد احارار سواجل إلىزول عسوه على الالرماه ديما خزیراک حود بغیرانی رواه آبود فرق و سننده اصلوالی. خ ن کا مرااوناریا حیامهٔ حدودانی چه لکتابهٔ تا دوالیف بعل الحنوبالان علامحق نولكاوة لطاناها مقاها ولسرط بردر زرزار رولد زاله بوارج وجري عرجواصعه والاتحادة كاسما يعيد ولياته زكا المرام المراجة المارم المارا عده السوبر يتملكنند اسعها حريون تي خلامهم موهدام المواليون لا الانهاء مريون تي با المدين الموادة المحتوية والموادة والمدينة والمدم الموادة المحتوية والمدينة والمدم الموادة المحتوية والمدينة والمدينة والمدينة والمدينة والمدينة المحتوية والمدينة المحتوية والمحتوية وال والمستقون اعبا البشريعه ولا موالا الول جهالي صبط فوا عدالمله وانتواص محصفها وبعالانا سرعا يحتا حوب البه مستهالموان ما وملها والطوا صرب وغااو محدوما لاوسك ننبال کونل طامیتواری هر و لونه سعی کلامه دو نامنه بلارهان مراسه و بیان ولد لاب و البولها کلوی واحرااطواه على موارها وموسم بها سها الألرب بال عداب الرسالة البطاسة الحداد مسالت العلى عدد التلكو الطواهرة إن يعصها والحالية مراكبة اللحاب وما مع من اسست وذهب إليه السلف الالاست عال عمالية لك عرم وسوها الهم فنقواع صالالا سالم عمقه عرهم لموالى طابه فبلوزاهمًا همهامورا هنماه معرج السنريعه واداا بصر انزلىكىم ئىوللسىكىمائىلائلحا كإيداسا لىسعار بىلالىجا. بەسانىيەلىساسىھونىدىكىسىھور، اصوائىچەمھال جالىن على زكالنفر صركلها شهاد درك ما ميها وع دموه للسكم مدالعه من جبال مع بالتراعلينا مال لمحامل فأل

(

<u>ئ</u> ئ

للة ونارط لاتمنط عن نعد مالا بالإدة له له يتناج عراب سابعت اسمنى يوه كالتفاعلسان ورات علوما بالمكر وبالعروش ما نشد رمزانکار دیمکر دیوییعوال سودل سدا ۱۸ مواهوره ومزاحسولیسی نرآول و کاشته آلکتانیس و از عمهرشد نخسالیع مزادعن الكون تعديرك بالبالايال بالعدوا تعيزه مسكيسا مستبقا Theston د لمهیئرمای شد مرا برجاد ایمسدی واصعاب اگعیادمای وزخی و ماکندم عیلیه کاریسسوند بهزادسوایترس واسا جوایلیزاء واجنسه اعكواجرا المابت لعتياذ لوقئ آوترايحهان تبرادي ونادن لنى د سراحا مسهر و امسکرهٔ آن معول به عسبه ال دعوالانسطامه بواما ومن سمغ لمانک اله قالعسل وادترل مکون الدارجا مذهر الدی احرح ۱۱۰ مری داداما لانود وانول معد اکلاب کلوکفتار واماس خازاله بعث جحرا كالحديم ودمركي ليمزح الناسين للطاربال النوم فبالعسلعوا صدواميوال يمادي وواسانتا ذعواصه مهازشتها واجا وسدانصعار كوهارا لعباد بمهسست يمترحانه اليحمز فولكتها حامازات ويسواروانسا بعيل الاولين إلمناحروالا حالا علها تتهودرا يهم وصدا حوالواصد علصه لكلق بإعدادات وحسره لعرائض والعراب وكرما سوى لانسا المقرد العملانات ومعمالها دعيراللدالع لسارا لاعلات فاطام بادربهم للصواط العزبوام ببعضه لمائرميشد واعبا الدباذس والدين سعوم باحسال وما فاراء المدى يعدهوكم إلدوم مع أمسلون سويع الاطفا توالماترا بمكامد ما توكم ولما ما لصعام كدينطناتي وديليا ليسول وامتراعل لابيرائيه لميعقلت كالمحاجزة وفارتزكز كالدن دا يتبدامكب وحلكالعمركآ دكرالعتول ے فلان ادی میں دیار و علی میں اوش والعیاد میں کا ایٹ ترہ الباب والسوالعت و میروللون از پکیستاست واعظم کیالیائی میں میاجق الغرن الدماف معرب فالمسعم الدملونهم الدريل نمان اهرعالبر د ما يسط برا المام بالمحاليس لا ما يصر ميرد للدارا عمرا يسر والمنزال ليصوع تحصوره جذا يمنكا ديسع مزاجد إغلاق اشدم اعراسا عرائد جاعطهم الجابة للك الديرة واحذله عرائد ملد بعثر مراديك وأسب اونه هوا : دلايم لمل موته عده مورائف الكورك المؤن العلم وإسالعس ملتولعفا لاعبياء مهاما وطرالسلف بآرو لاعرفياسه ورسولويكون اللد وايرمهداوناف بماعد الدام الكمالعدولان خدد وأطاعها ومعنهلي ديول عان إمير وكلاميامت أناالاول المليخ الريهوا وكلامف ال ان الملاحد معماء ل ولالاستاد ه السويروزب والمسامرة هده عدر رم ان لاطفاء لعذالال معدقة مراوسول كل غارالام باداكا لندودة م از بغرامان السائدات اعتباده كاسع فدله فدادك ومسكاء وتست النكوس لعصعه للثماشوق متدرون مالكوا والبد فارا لامداره مساولا عالاعرف لاالعراء شااله ويزيما اكامروص طاامر معلوم الميطرة الوجويه كأنب يتنود سومام بالكارعنية بماالا رالارليك فللروين الفوك واضاعا يور السيوم وزئب والمسال للاللد عكسه يؤمس لمطده لال سندركها ن وعبر وعبادتنا غرف المعاصد والوسول الدعار المقال كوتهل خلاليق واجتزار ويتدم الدر يعيدون طهر العدي حاسرا بالداء الاوائرة جناسعه وسكيفد وباللقوج وجوا باللاء شانكروا باللارازة حنط والهم يحطرونسسته مريسسه ووارالهادك بوسه مستعمه فحادث وارأ وش ا ونزل معديرما نتواويق ع رب ئے حاجبو خالسا، ایم در دیت عقاد کال عمر لیکھا نہ کام فیاد سواللہ يداجه وللاس باس لاطية والسلعاسة وطيقه لكفائه واحك وملجيم كم يهم ومعبوطه وكهرة مب المنائر الدين عودر طاء المعارد كابتاسمهم كزيز

يتماليان بوعيوداي لن دالراء الهداري متره

والمناوات ودعا واوس الدور المال المنافات المناوات وهوال المنافات ودعا والمنافات ودعا والمنافات ودعا والمنافوت المنافوت المنافوت والمنافوت المنافوت المتعمدة مراجب واستعدار والانتداء الماريدات علوسا ويقطي وما والبيال واخلا فالفي تها المراكب والالبيان بهذا اصفترا لعبكا لماسه ودعاء وإدشكا لطرة خلاإنه وكلامان سواروها بالعطاج ことと r را وقوم جعرل لمرن وصناتر نعدة ما ثلثها للبكن لاسفار كو والعسنات و على المعرب الالعنسار والكثرة ما ثلثها للبكن لاسفاء والتلفظون المريد واستاله المعارد والتلفظون المريد واستاله المناسبة والتلفظون المريد واستاله المناسبة والتلفظون المريد والمستاله المناسبة والمريد رسه بمعار فود التراقع و سعسلم فرمتر العواقط مواها شاد مراوا والأ علت ودادان دخواه دی به تعین به می سیدی سنده عاد و استوم است. حسن الانشامکادادستهٔ «یکوادیش ادامین عمیمهٔ) وانسواب فیکنون است، چنگ واطادنها انقطع با دمیته واقعا سه کالایات واکهادی ایمالاتر المتعنى بين الدائعة والمدفرين الميكان وممتوني الداءة في المراد المراد والمائية والمراد المائية والمراد والمائية ا توحا ارد و زاصداً ری عرف زیزه صاحکا خود و حسانه منا ولغ و معتون امعلن شرفته استوک منولستولی و معیکما لکاند و اعتدو او معهی خود بو به لادر ۱۰ سد ۱۰۰۱ میرای میلیستولی و معیکما لکاند و اعتدو او معهی خود بو به لادر والمطاع فالالالالالا لاسرال فيندا ويوشه مطاعل والفريق مواا واسلاك التصحياز وصل يعنه ا دكوج الخذي أوم وعام العناول للوائد شام فه واسالا العناول التعلق العناول التعلق ا وخود دائل ومن طرية م كفر من لعمه و وعدم وقوم مسكور م بما لكلود يسترمان موصفه نه قط والماليد لاصفه ويوته باجعار نماسيد واما اندف ورود مرک من اوشول معن سفار رسيدة دوام سه اوهر عثم المصبوب ريد از درود مين سفار رسيدة دوام سه اوهر عثم المصبوب ر: دوزیری واعش ولعب انبها اسه علیه وسلمان افتره ما ای من امت و: دوزیری والعنطری ولمدیش داکان نعمالیت و دوخودی واسه الملا مراسوران در ماهورق والكاموريد اليون مراسوم والمام و مراسوم و المام و مراسوم و مراسو ارعها ولاقائه واضرعه المنوناة وكالمائيس ويزوع والملاحظة おとうなるのかとりとうアイン

داحن کاز الاستاط لا بوریترو راحیا لاحتیان بیده دار بطال فیان اروز می いいしおいとしていりいしていれているとはなりい المنائح ولراسائها عدالكن محرمة بلبوائة تاط न्द्रांत निहार धरित ، عرون مطالح راشد م يحزر مقل المطرة واماادا المستدرالاول ملاحتاط بترط مراما مان تبال لا عاماء عزان إلى يعده المسلم نجاب بوطبها ذاكر طلبه يزك ثارا طلبته معوق المعرورين برصفية لالاحتاطلاب ريان أناس لاحرالطني مآمدنه بجده يزينال باقتناط का का हिना में करा न्टर वे को रिविध ااداعم التنتاماة المتقلمة تريتال يدراما يعون اساطعامه اساطعا معددة مفلاعمان بيكون اجها عرالك بحرث منوع الماهو أنتزعرنا يعمالهور IN TENTONIA

BE COL نها بدامل م العقولية Exhapped Jacob Land وحصتال يهولانهوا سلان وهوال لاحرمه Algerale وامرواعاليموسهم ماعتها واديه الإداديولية التهوكون اعل ومعولا الكادر مين است. كالمه للعصوص ترمقهم فعوا شرود بن بيريه ما المعهم همان برمويها في ا السلعة والملحص الماسية العاسد و وسيب والملحص السنوات الماسية الماسية الماسية المالية المالي 1 Ġ والموسمرة حقيقه العربه Jane معملالك ورطرمه لكلف تكا جوزليصال لمون الخالعوز طبعاانطريعهالسلف مدل/لامروهدامرمه Law language عن حالاتفوم فناح حل العصي ويه معتقل ال

في العراب العطنة ان ارداداما بارعها با حامه الكاب والسنه فان فان في الصريطهر حسنه الصدوط كالبافل علمان الي باسته فلما الحالجان كالمصوال لماللا للمالان المارة المان والماد ارك الما ما دره موياه غرسه عنكيوف اصلاحه أوهم العراميه يئ ومدره لعرف اداهل كالديم ما ما الموسط مر , dellasteallimecalogications outles ede اطراللموات والازمرعا بالعسرولل عاده ال محلم عبا كافهامانو مه محلمون اهد بها اختلتون به مالحو باجتلاله بهديمين ا الصراط - سهم وموقعوا بماكر جوزاية بلغوله لامم مولخواب وعبره هو زالعال ي نور ميتياعة مرابك هم الكريم في العائلة انه لمسلم فرولما يتوله على صبره ول تجنه لست ببله ولنا هي حانيل ميها تجوات كارجاح ما لها حما وظع سرمك و الدحابه وإمامع وإمه السكر إلع ولعطر موالهماى نزآنا فرقد مالاننان علین اردینان معظیات دیمی تب انها مهاشه نابی را پینیان که هودیاند و نرانها و معکز الغابه کما بتهان منتما حرواد المفرادا عن وعطن اماليه بللمواسا ومديك الساس لالنزما مسدال يباصع بمنظروصف منفقه وبصف إدامآم إلابا صلاعوللهمزب حسرمل وستاسل فإسرافيل بديه يوولال حوكة حصعه كالوينتية مركبه س فيوم بالمقاه بالمالات الانجوده ملساله مطره للاصبه للملاسج الاحرومه اوآدعو كالحاجلاتفنه إدعبواهم نوحه معقوب بانالك امزاع كالمئنه بالاندان وإصابيد املع المسعة ولا يتكل عمل الباب لوعن عائب ت موالله وراج حاحالا لمرسنداس وسبها له معراس فی مدوار می وی اور در اعلامی این میشد مه وی الدی کی سکورا محدوار سب مالحکم کیا ملاطع دان مصرموا بالدیکو وانعالاریان جعم کیاندایل والعندار وزنار هداجها برنزک اوزاب واست. واسک کالاگفر ومزه جنداخترا جارجا هرب البیم بعد بزاندن ر اعطواعلااعطوااسماعاوا صاراوافس مااعم عهم معمم ولاأصاره ولالغديهم تنهلا فاوانجدو بمأل إساوحان مراعالورايع عدم كالمعمو فلنمرة وأصالبناس 8×19.61×6 ود حوااصله وعابوهم وعراء البزود مرابعه الامقطامات المسدامط والمحددساريال عادةشؤون اكتبات مهم! " أه طات のかんというない لىمىكى والسنطان سىمە كىلىرى تىزار كىلىدى دىكى وئالەتىلار كالىكىلى دىلى دىلى コンド بابهمالا ويسملنا

عله في بياه والعلاة والعلام على من لا نبي بعله و على من الله و علمه و العلاة و العلام على من الله و علمه و العلام علم الله و علمه و العلم الله و علمه و الله و علمه و العلم الله و علم ال المالي ال She does " clical clif" is will into shape he had so he is to he i العناء ا صفات المعاني عن أصابي من أصابي المعاني المعان . دالو. علّاً/ ع ن بنحلی القلوب کیف من ری نحلی القلوب کیف در ۱۳۱۳) ۱۰ در ۱۳۱۳) ۱۰ در ۱۳۱۳ میله و سامه در ۱۳۱۳ میله و سامه در ۱۳ در ۱۳ میله در ۱۳ میل in the second of منع الترمذى فى كتاب القدر (٢٦٥) و الترمذى فى كتاب القدر (٢٢٥) و الترمذى فى كتاب القدر (٢٢٥) من أبي عاصم (٢٢٥) ر بی عاصم ( ۲۲۰) کامیم می ( ۳۸۲۲) عن أنس بن مالك کارو در ا ر / ۲۱۱ ) عن سبرة بن پرو<sup>بن</sup> ( ۲ / ۲۱۱ ) عن سبرة بن

رم ، والله به المارس بالمار في مهد المارس بالمارس بالمارس والله المورس بالمارس والمارس نعم بن المرام ال مر ( حی الله عنه وأخوسه الزملي في الدعوان (٢٠٠٦) وأحمد (١٦ / ٢٠٠١) وابن خزعة في التوسيد الرّوري في الدعوان (٢٥٠٦) والمحدر (٢٠٠٦) والمحدر المربعة الشريعة بر الله الله الله الله الله الله الله عنه الله على الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله ع وأخرجه إبن مناه في الإدعل المهيئة ( ١٠٠ ) وإن ماجه في القدمة ( ٩٩ ) وإن المهيئة ( ٩٩ ) وإ والتوجود التي منده في الرد على المجلسية ( ١٦٠ ) وابن ماجه في التعليمية ( ١٦٠ ) وابن ماجه في التعليمية ( ١٩٠ ) وابن ماجه في التعليمية ( ١٩٠ ) وابن ماجه في التعليمية ( ١٩٠ ) وابن ماجه في التعليم ( ١٩٠ ) وابن ماجه في التع وائمر ( ه المهر الم المرام ) والآجرى ( م المهر الم المرام ) والآجرى ( م المهر المرام ) والمرام ) والمرام ( المرام ) والمرام ( المرام ) والمرام ( المرام ) والمرام ( المرام ) والمرام عن المرام عن ا مرابع والمرابع في المرابع في المرابع في المرابع في المربع النوامل بن معملان والمراجع المراجع المرا Be Charles of Call of والعلمان في المجمع عن عاشمة ( ضي الله عن الله عني المجمع عن الله عني الله ع و المحمد و الموسم من المحمد و (No. 1 ) Amos (No. 1 & No. 1 & TO THE COURT OF TH و المعنان و المع ابن منده في الرد على المهمية ( ٥) وأحمد في CALL STATE OF THE STATE OF CHEL SHE SORY ON ) Similar Brown راحد دراجم دراجم دراجه على البلهميرة ( . . ) عن أنس المعناد المرادي المادي

قالت العلماء فيه وأبسطوا القول فى ذلك مأجورين إن شاء الله تعالى . فأجاب – رضى الله عنه – :

الحمد الله رب العالمين . قولنا فيها ما قاله الله ورسوله صلى الله عليه وسلم والسابقون الأولون : من المهاجرين والأنصار ، والذين اتبعوهم بإحسان ؛ وما قاله أئمة الهدى بعد هؤلاء الذين أجمع المسلمون على هدايتهم ودرايتهم ، وهذا هو الواجب على جميع الخلق في هذا الباب وغيره ؛ فإن الله سبحانه وتعالى بعث محمداً صلى الله عليه وسلم بالهدى ودين الحق : ليخرج الناس من الظلمات إلى النور بإذن ربهم إلى صراط العزيز الحميد ، وشهد له بأنه بعثه داعياً إليه بإذنه ، وسراجا منيراً . وأمره أن يقول : ﴿ قُلُ هَندُهِ عَسَيلِيلَ اللهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا اللهِ وَمَن النَّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَن النَّهُ عَلَى اللهِ عَلَى بَصِيرَةً أَنَا وَمَن النَّهُ عَني في [ يوسف : ١٠٨ ] .

فمن المحال في العقل والدين أن يكون السراج المنير الذي أخرج الله به الناس من الظلمات إلى النور ، وأنزل معه الكتاب بالحق : ليحكم بين الناس

خزيمة في التوحيد ( ١٦١ ، ١٢١ ، ١٣٤ ) وأحمد ( ٣ / ١٦ ، ٧٧ ) واللالكائي ببعضه ( ٢٢٥٣ ) . عن أبي سعيد رضى الله عنه . وأخرجه الدارقطني في الصفات ( ٥ ) عن أبي بن كعب وفيه عبد الغفار بن القاسم أبو مريم وهو متروك وابن أبي عاصم في السنة ( ٥٣٥ ) وصححه الأستاذ الألباني بشواهده وهذا عجيب من الشيخ إذ أن عبد الغفار هذا متروك فلا يصلح مثله للاعتبار ولفظ حديث أبي هريرة عند البخاري : قال النبي عيالية: «تحاجت الجنة والنار فقالت النار : أوثرت بالمتكبرين والمتجبرين . وقالت الجنة : مالي لا يدخلني إلا ضعفاء الناس وسقطهم ، قال الله تبارك وتعالى للجنة : أنت رحمتي أرحم بك من أشاء من عبادي ، وقال للنار : إنما أنت عذابي . أعذب بك من أشاء من عبادي ، ولكل واحد منهما ملؤها ، وأما النار فلا تمتليء حتى يضع رجله فيها » وفي رواية: قدمه فتقول: قط قط فهناك تمتليء ويزوى بعضها إلى بعض ، ولا يظلم الله عز وجل من خلقه أحد ، وأما الجنة فإن الله عز وجل ينشيء لها خلقا وروايته عن أنس قال النبي عيالية : «يلقي في النار ويقول هل من مزيد ؟ حتى يضع قدمه فتقول قط قط » ا هـ .

فيما اختلفوا فيه ، وأمر الناس أن يردوا ما تنازعوا فيه من أمر دينهم إلى ما بُعِثَ به من الكتاب والحكمة ، وهو يدعوا إلى الله وإلى سبيله بإذنه على بصيرة ، وقد أخبر الله بأنه أكمل له ولأمته دينهم ، وأتم عليهم نعمته – محال مع هذا وغيره : أن يكون قد ترك باب الإيمان بالله ، والعلم به ملتبساً مشتبهاً ، ولم يميز بين ما يجب لله من الأسماء الحسنى والصفات العليا ، وما يجوز عليه ، وما يمتنع عليه .

فإن معرفة هذا أصل الدين وأساس الهداية ، وأفضل وأوجب ما اكتسبته القلوب ، وحصلته النفوس ، وأدركته العقول ، فكيف يكون ذلك الكتاب وذلك الرسول وأفضل خلق الله بعد النبيين لم يُحْكِمُوا هذا الباب اعتقاداً وقولاً ؟! ومن المحال أيضاً أن يكون النبي صلى الله عليه وسلم قد علم أمته كل شيء حتى الخراءة (") ، وقال : « تركتكم على المحجة البيضاء ، ليلها كنهارها ، لا يزيغ عنها بعدي إلا هالك »(أ) وقال فيما صح عنه أيضاً : « ما بعث الله من نبى إلا كان حقاً عليه أن يدل أمته على خير ما يعلمه

<sup>(</sup>٣) صحيح: أخرجه مسلم ( ٢٦٢) وأبو داود ( ٧) وأحمد ( ٥ / ٤٣٧ ثلاث مرات ، ٤٣٨، ٤٣٩) عن سلمان ولفظ مسلم عن سلمان قال : قيل له : قد علمكم نبيكم عليه كل شيء حتى الخراءة . قال ، فقال : أجل . لقد نهانا أن نستقبل القبلة لغائط أو بول أو أن نستنجى باليمين . أو أن نستنجى بأقل من ثلاثة أحجار . أو أن نستنجى برجيع أو عظم ، وفي رواية: قال لنا المشركون ا هـ والخراءة : اسم لهيئة الحدث . وأما نفس الحدث فبحذف التاء وبالمد مع فتح الخاء وكسرها قاله محمد فؤاد عبد الباق .

<sup>(</sup>٤) صحيح: أخرجه أحمد (٤ / ١٢٦) وابن ماجه (٤٣) والحاكم ( ٩٦/١ ) وابن أبي عاصم في السنة (٤٩) وصححه الأستاذ الألباني في صحيح ابن ماجة رقم (٤١) وحسنه الأستاذ عبد القادر الأرناؤوط في تخريجه لجامع الأصول (١ / ٢٩٣) من حديث العرباض بن سارية رضى الله عنه .

 $^{(\circ)}$  هم وینهاهم عن شر ما یعلمه  $^{(\circ)}$  .

وقال أبو ذر: لقد توفي رسول الله صلى الله عليه وسلم وما طائر يقلب جناحيه في السماء إلا ذكر لنا منه علماً (١) . وقال عمر بن الخطاب : « قام فينا رسول الله صلى الله عليه وسلم مقاماً ، فذكر بدء الخلق ؛ حتى دخل أهَل الجنة منازلهم وأهل النار منازلهم ، حفظ ذلك من حفظه ونسيه من **نسيه** » رواه البخارى<sup>(٧)</sup> .

ومحال مع تعليمهم كل شيء لهم فيه منفعة في الدين – وإن دقت – أن يترك تعليمهم ما يقولونه بألسنتهم ، ويعتقدونه في قلوبهم في ربهم ومعبودهم رب العالمين ، الذي معرفته غاية المعارف ، وعبادته أشرف المقاصد والوصول إليه غاية المطالب ؛ بل هذا خلاصة الدعوة النبوية ، وزبدة الرسالة الإلهية ، فكيف يتوهم من في قلبه أدنى مُسْكَة من إيمان وحكمة أن لا يكون بيان هذا الباب قد وقع من الرسول على غاية التمام ؟ ! ثم إذا كان قد وقع ذلك

<sup>(</sup>٥) صحيح : أخرجه مسلم (١٨٤٤) والنسائي (٢ / ١٨٥) وابن ماجة (٣٩٥٦) وأحمد (٢ / ١٩١) ولفظ مسلم : عن عبد الله بن عمرو بن العاص قال: كنا مع رسول الله عَلِيْكُ فِي سَفَرٍ . فَنزَلْنَا مِنزَلاً . فمنا من يصلح خباءه ومنا من ينتصل ومنا من هو في جَنْمَره إذ نادي منادي رسول الله عَلَيْكُم : الصلاة جامعة . فاجتمعنا إلى رسول الله عَلَيْكُ فَقَالَ : «إنه لم يكن نبي قبلي إلا كان حقاً عليه أن يدل أمته على خير ما يعلمه لهم ، وينذرهم شر ما يعلمه لهم . وإن أمتكم هذه جعل عافيتها في أولها ، وسيصيب آخرها بلاء وأمور تنكرونها . وتجيء فتنة فيرقق بعضها بعضا . وتجيء الفتنة فيقول المؤمن : هذه مُهلكتي . ثم تنكشف . وتجيء الفتنة فيقول المؤمن : هذه . هذه . فمن أحب أن يزحزح عن النار ويدخل الجنة ، فلتأته منيته وهو يؤمن بالله واليوم الآخر . وليأت إلى الناس الذي يحب أن يؤتى إليه . ومن بايع إماما فأعطاه ثمرة قلبه ، فليطعه إن استطاع . فإن جاء آخر ينازعه فاضربوا عنق الآخر » الحديث . (٦) إنسناده ضعيف: أخرجه أحمد (٥ / ١٥٣) عن أشياخ من التم عن أبي ذر.

صحيح: أحرجه البخاري (٣١٩٢) عن عمر رضي الله عنه .

منه : فمن المحال أن يكون خَيْرُ أُمَّتِه وأفضل قرونها قَصَّرُوا في هذا الباب ، زائدين فيه أو ناقصين عنه .

ثم من المحال أيضاً أن تكون القرون الفاضلة – القرن الذي بعث فيه رسول الله صلى الله عليه وسلم ، ثم الذين يلونهم ، ثم الذين يلونهم ، ثم الذين يلونهم كانوا غير عالمين به وغير قائلين في هذا الباب بالحق المبين . لأن ضد ذلك إما عدم العلم والقول . وإما اعتقاد نقيض الحق وقول خلاف الصدق . وكلاهما ممتنع .

( أما الأول): فلأن مَنْ في قلبه أدنى حياة وطلب للعلم ، ونهمة في العبادة يكون البحثُ عن هذا الباب ، والسؤال عنه ، ومعرفة الحق فيه ، أكبَر مقاصده ، وأعظم مطالبه ؛ أعنى بيان ما ينبغي اعتقاده ، لا معرفة كيفية الرب وصفاته .

وليست النفوس الصحيحة إلى شيء أشوق منها إلى معرفة هذا الأمر. وهذا أمر معلوم بالفطرة الوجدية. فكيف يتصور مع قيام هذا المقتضى - الذي هو من أقوى المقتضيات - أن يتخلف عنه مقتضاه فى أولئك السادة فى مجموع عصورهم ؟! هذا لا يكاد يقع فى أبلد الخلق ، وأشدهم إعراضاً عن الله ، وأعظمهم إكبابا على طلب الدنيا ، والغفلة عن ذكر الله تعالى : فكيف يقع فى أولئك ؟

<sup>(</sup>٨) إشارة إلى الحديث الذي أخرجه البخاري (٢٦٥١ ، ٣٦٥ ، ٣٤٢٨ ، ٢٦٥٥) ومسلم (٢٦٥١) عن عمران بن حصين رضي الله عنه وأخرجه البخاري (٢٦٥١ ، ٢٦٥١ ) عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه وأخرجه أحمد (٥ / ٣٥٠) عن بريدة الأسلمي رضي الله عنه وأخرجه مسلم (٢٥٣٤) عن أبي هريرة رضي الله عنه . ولفظ حديث ابن مسعود رضي الله عنه قال : « خير الناس قرني ثم الذين يلونهم ، ثم الذين يلونهم ، ثم تجيء أقوام تسبق شهادة أحدهم يمينه » ا ه .

وأما كونهم كانوا معتقدين فيه غير الحق أو قائليه : فهذا لا يعتقده مسلم ، ولا عاقل عرف حال القوم .

ثم الكلام فى هذا الباب عنهم: أكثر من أن يمكن سطره فى هذه الفتوى وأضعافها ، يعرف ذلك من طلبه وتتبعه . ولا يجوز أيضاً أن يكون الخالفون أعلم من السالفين ، كما قد يقوله بعض الأغبياء ممن لم يقدر قدر السلف : بل ولا عرف الله ورسوله والمؤمنين به حقيقة المعرفة المأمور بها : من أن « طريقة السلف أسلم وطريقة الخلف أعلم وأحكم »(٩) .

فإن (١٠٠) هؤلاء المبتدعة الذين يفضلون طريقة الخلف من المتفلسفة ومن حذا حذوهم على طريقة السلف : إنما أتوا من حيث ظنوا : أن طريقة السلف هي مجرد الإيمان بألفاظ القرآن والحديث ، من غير فقه لذلك ، بمنزلة الأميين الذين قال الله فيهم : ﴿ وَمِنْهُمْ أُمِّيُّونَ لَا يَعْلَمُونَ الْكَتَبَ إِلَّا أَمَانِيَ ﴾ الذين قال الله فيهم : ﴿ وَمِنْهُمْ أُمِّيُّونَ لَا يَعْلَمُونَ الْكَتَبَ إِلَّا أَمَانِي ﴾ [البقرة : ٧٨] وإن طريقة الخلف هي استخراج معاني النصوص المصروفة عن حقائقها بأنواع المجازات وغرائب اللغات .

فهذا الظن الفاسد أوجب تلك المقالة التي مضمونها نبذ الإسلام وراء الظهر وقد كَذَبوا على طريقة السلف ؛ وضلوا في تصويب طريقة الخلف ؛

<sup>(</sup>٩) وقع زيادة في كل النسخ المطبوعة بها هذه الكلمات: وإن كانت هذه العبارة إذا صدرت من بعض العلماء قد عنى بها معنى صحيحاً اه. وهي بلا شك ليست من كلام شيخ الإسلام رحمه الله فليست هذه العبارة في إحدى المخطوطتين كما لم ينقلها المتقدمون الذين نقلوا من الفتوى الحموية انظر على سبيل المثال العقود الدرية في مناقب شيخ الإسلام ابن تيمية لتلميذه محمد بن أحمد بن عبد الهادى ص ٨٧ وغاية الأماني في الرد على النبهاني لمحمود شكرى الألوسي (٢ / ١٨٣).

<sup>(</sup>١٠) من هنا بدأ الإمام ابن القيم رحمه الله في النقل عن شيخه في كتاب الصواعق المنزلة على الطائفة الجهمية والمعطلة (١/ ٦٨ – ٧٠) بتحقيق الدكتورين أحمد عطية الغامدي وعلى ناصر فقيهي .

فجمعوا بين الجهل بطريقة السلف في الكذب عليهم : وبين الجهل والضلال بتصويب طريقة الخلف .

وسبب ذلك اعتقادهم أنه ليس فى نفس الأمر صفة دلت عليها هذه النصوص بالشبهات الفاسدة . التى شاركوا فيها إخوانهم من الكافرين : فلما اعتقدوا انتفاء الصفات فى نفس الأمر ، وكان مع ذلك لابد للنصوص من معنى ، بقوا مترددين بين الإيمان باللفظ وتفويض المعنى – وهى التى يسمونها طريقة السلف – وبين صرف اللفظ إلى معان بنوع تكلف – وهي التى يسمونها طريقة الخلف – فصار هذا الباطل مركباً من فساد العقل والكفر بالسمع : فإن النفي إنما اعتمدوا فيه على أمور عقلية ظنوها بَيّنات وهي شُبهات ، والسمع حَرَّفوا فيه الكَلِمَ عن مواضعه .

فلما ابتنى أمرهم على هاتين المقدمتين الكاذبتين الكفريتين : كانت النتيجة استجهال السابقين الأولين واستبلاههم ، واعتقاد أنهم كانوا قوما أُمِّيين ، بمنزلة الصالحين من العامة ؛ لم يتبحروا في حقائق العلم بالله ، و لم يَتَفطَّنوا لدقائق العلم الإلهي ، وأن الخلف الفضلاء حازوا قصب السبق في هذا كله .

وهذا القول إذا تدبره الإنسان وجده فى غاية الجهالة ؛ بل فى غاية الضلالة . كيف يكون هؤلاء المتأخرون – لا سيما والإشارة بالخَلَفِ إلى ضرب من المتكلمين الذين كثر فى باب الدين اضطرابهم وغَلُظَ عن معرفة الله حجابهم ، وأخبر الواقف على نهاية إقدامهم بما انتهى إليه من مرامهم حيث يقول :

لعمري لقد طفتُ المعاهد كلها وسَيَّرت طَرْفي بين تلك المعالم فلم أرَ إلا واضعاً كفَّ حائر على ذقن أو قارعاً سِنَّ نادم (١١)

<sup>(</sup>۱۱) هو الإمام الشهرستانى كما فى مقدمة كتابه (نهاية الإقدام فى علم الكلام) ص ٣ . وانظر شرح الطحاوية ص ٢٠٨ – ٢٠٩ ط الثامنة المكتب الإسلامى بتحقيق شيخنا الألبانى .

وأقروا على أنفسهم بما قالوه متمثلين به أو منشئين له فيما صنفوه من كتبهم كقول بعض رؤسائهم .

نهاية إقدام العقول عِقال وأكثر سعي العالمين ضلال وأرواحنا في وحشة من جسومنا وحاصل دُنيانا أذي ووبال و لم نستفد من بحثنا طول عمرنا سوى أن جمعنا فيه قيل وقالوا

لقد تأملت الطرق الكلامية ، والمناهج الفلسفية ؛ فما رأيتها تشفي عليلا ولا تروى غليلاً ، ورأيت أقرب الطرق ؛ طريق القرآن . إقرأ في الإثبات : ﴿ الرَّحْمَانُ عَلَى ّالْعَرْشِ السّتَوَىٰ ﴾ [طه: ٥] ، ﴿ إِلَيْهِ يَصْعَدُ الْكُلُمُ الطّيبُ ﴾ [فاطر: ١٠] واقرأ في النفي : ﴿ لَيْسَ كُمِثْلِهِ عَشَى ۗ ﴾ الطّيبُ ﴾ [الشورى: ١١] ، ﴿ وَلَا يُحِيطُونَ بِهِ عِلْمًا ﴾ [طه: ١١٠] ومن جَرَّب مثل تجربتي عرف مثل معرفتي (١١) . اه. .

ويقول الآخر منهم: لقد خضت البحر الخِضَمَّ، وتركت أهل الإسلام وعلومهم، وخضت في الذي نهوني عنه، والآن إن لم يتداركني ربي برحمته، فالويل لفلان، وها أنا أموت على عقيدة أمي (١٣) اهد.

ويقول الآخر منهم : أكثر الناس شكا عن الموت أصحاب الكلام .

ثم هؤلاء المتكلمون المخالفون للسلف إذا حُقِّق عليهم الأمر: لم يوجد عندهم من حقيقة العلم بالله وخالص المعرفة به خبر ، و لم يقعوا من ذلك على عين ولا

<sup>(</sup>۱۲) هذه الأبيات للفخر الرازى كما فى كتابه ( أقسام اللذات ) ذكرها عنه ابن كثير فى البداية والنهاية (۱۳ / ۲۱ ، ۲۲) وذكر رجوعه عن علم الكلام أيضاً ووصيته عند موته وأنه رجع عن مذهب الكلام إلى طريقة السلف وتسليم ما ورد على وجه المراد اللائق بجلال الله سبحانه ا هد .

<sup>(</sup>١٣) هو الإمام أبو المعالي الجويني انظر مختصر العلو للعلى الغفار للإمام الذهبي ص (٢٧٥ - ٢٧٦).

أثر ، كيف يكون هؤلاء المحجبون ، المفضولون ، المنقوصون ، المسبوقون ، الحيارى ، المتهوكون : أعلم بالله وأسمائه وصفاته وأحكم فى باب ذاته وآياته من السابقين الأولين : من المهاجرين والأنصار ، والذين اتبعوهم بإحسان من ورثة الأنبياء وخلفاء الرسل ، وأعلام الهدى ومصابيح الدُّجَى ، الذين بهم قام الكتاب وبه قاموا ، وبهم نطق الكتاب وبه نطقوا ، الذين وهبهم الله من العلم والحكمة ما برزوا به على سائر أتباع الأنبياء . فضلا عن سائر الأمم الذين لا كتاب لهم ، وأحاطوا من حقائق المعارف وبواطن الحقائق بما لو جُمعت حكمة غيرهم إليها لاستحيى من يطلب المقابلة ؟!

ثم كيف يكون خير قرون الأمة (١٠) أنقص فى العلم والحكمة – لا سيما العلم بالله وأحكام أسمائه وآياته – مِنْ هؤلاء الأصاغر بالنسبة إليهم ؟! أم كيف يكون أفراخ المتفلسفة وأتباع الهند واليونان ، وورثة المجوس والمشركين ، وضلال اليهود والنصارى والصابئين ، وأشكالهم وأشباههم : أعلم بالله من ورثة الأنبياء وأهل القرآن والإيمان ؟!

وإنما قدمت «هذه المقدمة » لأن من استقرت هذه المقدمة عنده علم طريق الهدى أين هو فى هذا الباب وغيره ، وعلم أن الضلال والتهوك إنما استولى على كثير من المتأخرين بنبذهم كتاب الله وراء ظهورهم . وإعراضهم عما بعث الله به محمداً صلى الله عليه وسلم من البينات والهدى ، وتركهم البحث عن طريقة السابقين والتابعين ، والتماسهم علم معرفة الله ممن لم يعرف الله بإقراره على نفسه ، وبشهادة الأمة على ذلك ، وبدلالات كثيرة وليس غرضى واحداً معيناً وإنما أصف نوع هؤلاء ونوع هؤلاء .

وإذا كان كذلك: فهذا كتاب الله من أوله إلى آخره. وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم من أولها إلى آخرها ، ثم عامة كلام الصحابة والتابعين ،

<sup>(</sup>١٤) صحيح: انظر التعليق رقم (٨).

ثم كلام سائر الأئمة : مملوء بما هو إما نص وإما ظاهر في أن الله سبحانه وتعالى هو العلي الأعلى . وهو فوق كل شيء . وعلَّى على كل شي . وأنه فوق العرش ، وأنه فوق السماء : مثل قوله تعالى : ﴿ إِلَيْهِ يَصُعُدُ ٱلْكُلُّهُ ٱلطَّيِّبُ وَالْعَمَلُ ٱلصَّالِحُ يَرْفَعُهُم ﴾ [ فاطر : ١٠] ﴿ إِنِّي مُتَوَقِّيكَ وَرَافِعُكَ إِلَّ ﴾ [آل عمران: ٥٥] ﴿ وَأَمِنتُم مَّن فِي ٱلسَّمَا وَأَن يَخْسفَ بِكُمُ ٱلْأَرْضَ ﴾ [ اللك : ١٦] ﴿ أَمْ أَمِنتُم مَّن فِي ٱلسَّمَاءَأَن يُرْسلَ عَلَيْكُمْ حَاصِبًا [ الملك : ١٧] ﴿ بَلَرَّفَعَهُ ٱللَّهُ إِلَيْهِ ﴾ [ النساء : ١٥٨] ﴿ تَعْرُجُ ٱلْمَلَابِكَةُ وَالرُّوحُ إِلَيْهِ ﴾ [ المعارج: ٤] ﴿ يُدَيِّرُ ٱلْأَمْرَ مِنَ ٱلسَّمَآءُ إِلَى ٱلْأَرْضُ ثُمَّ يَعْرُجُ إِلَيْهِ ﴾ [ السجدة : ٥ ] ﴿ يَخَافُونَ رَبُّهُم مِّنَ فَوْقِهِمْ ﴾ [ النحل : ٥٠ ] ﴿ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰعَلَى ٓ الْعَرْشِ ﴾ في ستة مواضع [ الأعراف: ٥٠] ، [يونس: ٣]، [الرعد: ٢]، [الفرقان: ٥٩]، [السجدة: ٤]، [ الحديد : ٤ ] ﴿ الرَّحْمَانُ عَلَى ٓ الْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴾ [ طه : ٥ ] ﴿ يَنْهَامَانُ ٱبْنِ لى صَرْحًا لَّعَلِّي أَبُلُغُ ٱلْأَسْبَبَ أَسْبَبَ السَّمَوْتِ فَأَطَّلِعَ إِلَى إِلَهِ مُوسَىٰ وَ إِنِّي لَّأُظُنَّهُ كُذَبًا ﴾ [غافر: ٣٧:٣٦] ﴿ تَنزِيلٌ مِّنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ ﴾ [ فصلت: ٤٢] ﴿ مُنَزَّلٌ مِّن رَّبِّكَ ﴾ [ الأنعام : ١١٤ ] إلى أمثال ذلك مما لا يكاد يحصى إلا بكَلْفة .

وفى الأحاديث الصحاح والحسان ما لايحصى إلا بالْكُلْفَة ، مثل قصة معراج الرسول صلى الله عليه وسلم إلى ربه (۱۵) . ونزول الملائكة من عند الله وصعودها إليه : وقوله فى الملائكة الذين يتعابقون فيكم بالليل والنهار : فيعرج الذين باتوا فيكم إلى ربهم فيسألهم وهو أعلم بهم (۱۱) .

<sup>(</sup>۱۵) صحیح : أخرجه البخاری (۷۱۷) ومسلم (۲۹۳) عن أنس فی حدیث طویل مشهور .

<sup>(</sup>١٦) صحيح: أخرجه البخارى (٥٥٥ ، ٣٢٢٣ ، ٧٤٢٩ ، ٧٤٨٦) ومسلم (٦٣٢) والبرقي في الأسماء (ص ٤٢٥) والدارمي=

وفى الصحيح فى حديث الخوارج: « ألا تأمنونى وأنا أمين من فى السماء يأتينى خبر السماء صباحاً ومساء »(١٠) وفى حديث الرقية الذي رواه أبو داود وغيره « ربنا الله الذى فى السماء ، تقدس اسمك . أمرك فى السماء والأرض . كما رحمتك فى السماء اجعل رحمتك فى الأرض ، اغفر لنا حوبنا وخطايانا . أنت رب الطيبين ، أنزل رحمة من رحمتك . وشفاء من شفائك على هذا الوجع » قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « إذا اشتكى أحد منكم أو اشتكى أخ له فليقل : ربنا الله الذي فى السماء » وذكره (١٠) .

ف الرد على الجهمية (٩٢) وابن خزيمة في التوحيد (١١٨ ، ١٨٨) والنسائي : (١١ / ٢٤٠ / ٢٥١) ومالك في الموطأ (١ / ١٧٠) وأحمد (٢ / ٢٥٧ ، ٣١٢ ، ٢٤٠) والذهبي في العلو للعلى الغفار كما في المختصر (٣) وابن قدامة في العلو (٥١) والخطيب في تاريخه (٨ / ٣٠٥) عن أبي هريرة رضى الله عنه أن رسول الله عليات مال : «يتعاقبون فيكم ملائكة بالليل وملائكة بالنهار ، ويجتمعون في صلاة الفجر وصلاة العصر ، ثم يعرج الذين باتوا فيكم فيسألهم – وهو أعلم بهم – كيف تركتم عبادى ؟ فيقولون : تركناهم وهم يصلون ، وأتيناهم وهم يصلون »

<sup>(</sup>۱۷) صحيح: أخرجه البخارى (۳۳٤٤، ۳۳۱۰، ۳۳۱۵، ٤٦٦٧، ٤٦٦٧، ٥٠٥١، ٥٠١٦ وأبو داود ٢١٦٣، ٦١٦٣، ١٩٣١، ١٩٣٥) ومسلم (١٠٦٣) وأبو داود (٤٧٦٤) والنسائى (٥ / ٨٧) وابن قدامة فى إثبات صفة العلو (٢٣) والذهبى فى العلو فى المختصر (٨٤) والبيهقى فى الأسماء والصفات (٤٢٠). عن أبى سعيد الخدرى رضى الله عنه.

<sup>(</sup>۱۸) ضعيف : أخرجه أبو داود (۳۸۹۲) وأحمد (۲ / ۲۰ – ۲۱) واللالكائي في السنة (۲۸) ضعيف : أخرجه أبو داود (۳۸۹۲) وأحمد (۲ / ۲۰۰ ) وصححه والحاكم في المستدرك (۱ / ۳٤٤) وقال : وقد احتج الشيخان بجميع رواة هذا الجديث غير زيادة بن محمد وهو شيخ من أهل مصر قليل الحديث وقال الذهبي في التلخيص قلت : قال البخاري وغيره : منكر الحديث وابن قدامة في إثبات صفة العلو (۱۸) وابن حبان في الضعفاء وغيره : منكر الحديث وابن قدامة في إثبات صفة العلو (۱۰۳۸) وابن حبان في الضعفاء الحافظ في التقريب : منكر الحديث

وأخرجه النسائي في عِمل اليوم والليلة أيضاً (١٠٣٥ ٤ ١٠٣٦) من حديث طلق=

وقوله في حديث الأوعال : « والعرش فوق ذلك والله فوق عرشه وهو يعلم ما أنتم عليه » رواه أحمد وأبو داود وغيرهما(١٩) ، وقوله في الحديث

ابن حبيب عن أبيه مرفوعاً والأخرى عن طلق عن رجل عن أبيه وأبو طلق اسمه حبيب العنزى لم تثبت له صحبة وذكره الحافظ في الإصابة (١ / ٣٩٠) في القسم الرابع فقال في ترجمته (٢٠٦٤): حبيب العنزى والد طلق العابد البصرى ذكره عبدان في الصحابة وبين أنه وهم ، فأخرج من رواية يونس بن حباب عن طلق بن حبيب عن أبيه أنه أتى النبى عليه وبه الأسر فأمره أن يقول: ربنا الذي في السماء. الحديث والصحيح ما رواه شعبة عن يونس عن طلق عن رجل من أهل الشام عن أبيه ا هـ. وذكر له ترجمة نحو ذلك في تهذيب التهذيب (٢ / ١٩٣)).

(۱۹) ضعيف: أخرجه أبو داود (۲۷۲، ٤٧٢٤) والترمذي (۲۳۳) وابن ماجه (۱۹۳) وأحمد (۱/۲۰) وابن أبي عاصم في السنة (۷۷۰) والدارمي في الرد علي المريسي (۹۱ – ۹۲) والعقيلي في الضعفاء (۲/۲۸۲) ولحجمية (۲۷۳) وفي الرد علي المريسي (۹۱ – ۹۲) والعقيلي في الضعفاء (۲/۲۸۲) والآجري في الشريعة (ص ۲۹۲) والحاكم (۲/ ۳۷۸) وقال: صحيح الإسناد ووافقه الذهبي وابن قدامة في العلو (۲۹) والمزي في تهذيب الكمال (۱/ ۹۱۷) والبيهقي في الأسماء والصفات (ص ۹۹) وابن الجوزي في العلل المتناهية (۱/ ۲۰) وابن خزيمة في العلو المتناهية (۱/ ۲۰) واللالكائي في السنة (۱۰ ، ۲۰۱) والذهبي في العلو (ص ۹۰) ومحمد بن عثمان بن أبي شيبة في كتاب العرش وما ورد فيه (۹، ۲۸) من طريق عبد الله بن عميرة الكوفي عن الأحنف عن العباس بن عبد الله بن عميرة لم يسمع من الأحنف فالحديث منقطع. وفي عبد الله بن عميرة أيضا جهالة.

وانظر الضعيفة (١٢٤٧) ولفظه: عن العباس بن عبد المطلب قال: كنت في البطحاء في عصابة فيهم رسول الله عَيْنِ فيهم مرت سحابة ، فنظر إليها فقال: «ما تسمون هذه» ؟ قالوا: السحاب ، قال: «والمزن» ؟ قالوا: والمزن. قال: «والعنان» ؟ قالوا: والعنان، قال: «هل تدرون بعد ما بين السماء والأرض ؟ إن بعد ما بينهما إما واحدة ، أو اثنتان أو ثلاث وسبعون سنة ، ثم السماء فوقها كذلك حتى عد سبع سموات ثم فوق السابعة بحر بين أسفله وأعلاه مثل ما بين سماء إلى سماء ، ثم فوق ذلك ثمانية أوعال ، بين أظلافهم وركبهم مثل ما بين السماء إلى السماء ثم الله تبارك وتعالى فوق ذلك» اه قلت: وهو ضعيف إنما ذكرته ليعرف.

الصحيح للجارية « أين الله » ؟ قالت في السماء قال : « من أنا » ؟ قالت : أنت رسول الله قال : « اعتقها فإنها مؤمنة »(٢٠٠) .

وقوله في الحديث الصحيح: « إن الله لما خلق الخلق كتب في كتاب موضوع عنده فوق العرش إن رحمتي سبقت غضبي »(١١) وقوله في حديث قبض الروح: « حتى يعرج بها إلى السماء التي فيها الله تعالى »(٢١) إسناده على شرط الصحيحين.

وقول عبد الله بن رواحة الذي أنشده للنبى صلى الله عليه وسلم وأقره عليه :

شهدت بأن وعد الله حق وأن النار مثوى الكافرينا

<sup>(</sup>۲۰) صحیح: أخرجه مسلم (۵۳۷) والنسائی (۳ / ۱۸) وأبو دواد (۹۳۰ ، ۲۸۲۳) ومالك فی الموطأ (۸) عن عمرو بن الحكم وهو وهم إذ لیس فی الصحابة من اسمه كذلك، وأحمد (٥ / ٤٤٧)، (۲ / ۲۹۱) وابن خزيمة فی التوحید (۱۸ ، ۸۲) والذهبی فی العلو كما فی المختصر (۱) وقال: فمن الأحادیث المتواترة الواردة فی العلو ثم ذكره. وانظر لزاماً تعلیق شیخنا الألبانی علیه فی مختصر العلو (ص ۸۱ – ۸۲).

<sup>(</sup>۲۱) صحيح: أخرجه البخارى (۲۱۹ ، ۲۵۰۷ ، ۲۵۱۷ ، ۲۵۵۷ ، ۲۵۰۷ ، ۲۵۰۷ ، ۲۵۰۷ ، ۲۵۰۷ ، ۲۵۰۷ ، ۲۵۰۷ وابن ماجه ۲۵۰۷) ومسلم (۲۷۰۱) وأبو داود (۲۲۹۵) والترمذى (۲۵۳۳) وابن ماجه (۲۲۹۷) وابن خزيمة (ص ۸) والدارقطنى فى الصفات (۱۰) وأحمد (۲۲۲/۲ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ) والذهبى فى العلو كما فى العلو كما فى المختصر (۲۱) والبيهقى فى الأسماء (ص ۲۱۱) والبيهقى فى الأسماء (ص ۲۱۱) والبيهقى فى العلو (۲۱) وابن قدامة فى العلو (۲۲) وابن أبى عاصم فى السنة (۲۰۸ ، ۲۰۹) عن أبى هريرة رضى الله عنه .

<sup>(</sup>۲۲) صحیح: أخرجه أحمد (۲ / ۳٦۵ – ۳٦٥) وابن ماجه (٤٢٦٢) والنسائی فی الکبری کما فی تحفة الأشراف (۱۰ / ۷۸) والذهبی فی العلو کما فی المختصر (۹) وابن قدامة فی إثبات صفة العلو (۲٤) والبيهقی فی إثبات عذاب القبر (۳۵) والحاکم (۱ / ۳۵۳) وفیه: حتی یأتوا به أرواح المؤمنین کلهم عن أبی هریرة رضی الله عنه.

(٢٣) ضعيف : أخرج الدارقطنى (١ / ١٢٠) عن عكرمة قال : كان ابن رواحة مضطجعاً إلى جنب امرأته ، فقام إلى جارية له فى ناحية الحجرة فوقع عليها وفزعت امرأته ، فلم تجده فى مضجعه ، فقامت وخرجت ، فرأته على جاريته ، فرجعت إلى البيت ، فأخذت الشفرة ، ثم خرجت ، وفرغ فقام ، فلقيها تحمل الشفرة ، فقال : مهيم ؟ فقالت : مهيم ، ولو أدركتك حيث رأيتك لوجأت بين كتفيك بهذه الشفرة ، قال : وأين رأيتنى ؟ قالت : رأيتك على الجارية ، فقال: ما رأيتنى ، وقد نهى رسول الله على الجارية ، فقال : فقال :

أتانا رسول الله يتلو كتابه كا لاح مشهور من الفجر ساطع أتى بالهدى بعد العمى فقلوبنا به موقنات أن ما قال واقع يبيت يجافى جنبه عن فراشه إذا استثقلت بالمشركين المضاجع

فقالت: آمنت بالله وكذبت بصرى ، ثم غدا على رسول الله عَلَيْكُ فأخبره ، فضحك حتى رأيت نواجذه عَلَيْكُ . وأخرجه أيضا عن عكرمة عن ابن عباس أن ابن رواحة .

وفي سند كليهما زمعة بن صالح وهو ضعيف كما قال الحافظ وسلمة بن وهرام وهو صدوق. وهذا هو الحديث الذي فيه إقرار النبي عليه لعبد الله رضى الله عنه والأبيات غير التي ذكرها المؤلف رحمه الله ، أما هذه الأبيات فهى مروية بسند موقوف على عبد الله بدون اطلاع النبي عليه . فقد أخرجه ابن قدامة في إثبات صفة العلو (٦٧) عن ابن عبد البر في الاستيعاب وهو عنده (١ / ٢٩٦) بهامش الإصابة وأخرجه أيضا ابن قدامة (٦٨) بسند حسن لولا أنه مرسل ،وأبو أسامة تدليسه لا يضر فهو من الطبقة الثانية كما في طبقات المدلسين لابن حجر وأخرجه الدارمي في الرد على الجهمية الطبقة الثانية كما في طبقات المدلسين لابن حجر وأخرجه الدارمي في الرد على الجهمية وأخرجه الذهبي في العلو (ص ٢٤) وأخرجه ابن عساكر (ص ٣٤٠ - جزء وأخرجه الله بن جابر - عبد الله بن زيد) كما ذكر بدر البدر في تخريجه له في رد الدارمي ص ٤٧ والذهبي في السير (٢٣٨/١) والسبكي في طبقات الشافعية (٢٦٤/١٦٤) عن عبد الله بن رواحة وهو معضل . فسند الموقوف كذلك ضعيف أما متنه فلا نكارة فيه لإمكان التورية والمعاريض والله فسند الموقوف كذلك ضعيف أما متنه فلا نكارة فيه لإمكان التورية والمعاريض والله أعلم .

وقول أمية بن الصلت الثقفي الذي أنشد للنبى صلى الله عليه وسلم هو وغيره من شعره فاستحسنه ، وقال : « آمن شعره وكفر قلبه » :

ربنا فی السماء أمسی كبيرا وسوی فوق السماء سريرا تری دونه الملائك صورا<sup>(۲۲)</sup>

مجدوا الله فهو للمجد أهل بالبناء الأعلى الذي سبق الناس شرجعا ما يناله بصر العين

وقوله في الحديث في المسند: « إن الله حيى كريم يستحيى من عبده إذا رفع يديه إليه أن يردهما صفرا »(٢٠). وقوله في الحديث: « يمد يديه إلى السماء يقول يارب يارب »(٢١). إلى أمثال ذلك مما لا يحصيه إلا الله.

أما عبارة: « آمن شعره وكفر قلبه » فهو حديث ضعيف: أخرجه أبو بكر الأنبارى فى المصاحف والخطيب فى التاريخ وابن عساكر عن ابن عباس اهد كذا ذكر الأستاذ الألبانى فى الضعيفة (١٥٤٦). وأما الأبيات فهى موجودة فى إثبات صفة العلو لابن قدامة (٩٩٦) والذهبى فى العلو (ص ٢٢ – ٤٣) وقال: إسناده منقطع . العلو لابن قدامة (٩٩٦) والذهبى فى العلو (٣٨٦٥) وأبو داود (١٤٨٨) وابن

حبان (۸۷۷) الإحسان والحاكم (۱ / ٤٩٧) عن سلمان رضى الله عنه ولفظ الترمذى كلفظ المؤلف إلا أنه قال فيه : خائبتين بدل صفرا ولفظ أبى داود « إن ربكم تبارك وتعالى » والباقى كا فى الرسالة .

(۲۶) صحیح: أخرجه مسلم (۱۰۱۵) والترمذی (۲۹۸۹) والدرامی (۲۷۲۰) وأحمد (۲۲۸ / ۲۲۸).

ولفظ مسلم: عن أبى هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله عَيْلِيَّةِ : «أيها الناس إن الله طيب لا يقبل إلا طيبا . وإن الله أمر المؤمنين بما أمر به المرسلين . فقال ﴿ يا أيها الرسل كلوا من الطيبات واعملوا صالحا إنى بما تعملون عليم ﴾ [المؤمنون: ٥١] =

<sup>(</sup>۲٤) أخرج مسلم (۲۲۰) والترمذى فى الشمائل (۲٤٨) وابن ماجه (۳۷۵۸) وأحمد (۲٤) أخرج مسلم (۲۲۰) والترمذى فى الشمائل (۲٤۸) وابن ماجه (۳۷۵۸) وأحمد (٤ / ۳۹۰) عن الشريد بن سويد أنه قال : ردفت النبي عَيِّلِيَّهُ يوماً ، فقال : «هيه » . فأنشدته معك من شعر أمية بن أبى الصلت شيئاً »؟ قلت : نعم . قال : «هيه » . فأنشدته بيتاً . فقال : «هيه » . حتى أنشدته مائة بيت . بيتاً . فقال : «هيه » . حتى أنشدته مائة بيت . فقال : «فلقد كاد يسلم فى فقال : « إن كاد ليسلم » . وفى رواية فى مسلم أيضاً : «فلقد كاد يسلم فى شعره » .

مما هو من أبلغ المتواترات اللفظية والمعنوية ، التي تورث علماً يقيناً من أبلغ العلوم الضرورية أن الرسول صلى الله عليه وسلم المبلغ عن الله ألقى إلى أمته المدعوين – أن الله سبحانه على العرش ، وأنه فوق السماء ، كما فطر الله على ذلك جميع الأمم ، عربهم وعجمهم في الجاهلية والإسلام : إلا من اجتالته الشياطين عن فطرته .

ثم عن السلف في ذلك من الأقوال ما لو جمع لبلغ مئين أو ألوفا.

ثم ليس فى كتاب الله ، ولا فى سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم ولا عن أحد من سلف الأمة – لامن الصحابة ولا من التابعين لهم بإحسان ، ولا عن الأئمة الذين أدركوا زمن الأهواء والاختلاف – حرف واحد يخالف ذلك . لا نصاً (۲۷) ولا ظاهراً (۲۸) .

ولم يقل أحد منهم قط: إن الله ليس في السماء. ولا أنه ليس على العرش. ولا أنه بذاته في كل مكان. ولا أن جميع الأمكنة بالنسبة إليه سواء، ولا أنه لا داخل العالم ولا خارجه. ولا متصل ولا منفصل، ولا أنه لا تجوز الإشارة الحسية إليه بالأصابع ونحوها: بل قد ثبت في الصحيح عن جابر بن عبد الله أن النبي صلى الله عليه وسلم لما خطب خطبته العظيمة يوم عرفات. في أعظم مجمع حضره الرسول الله صلى الله عليه وسلم جعل

وقال: ﴿ يَا أَيُّهَا الذَّينَ آمنوا كُلُوا مِن طيبات مَا رزقناكُم ﴾ [ البقرة: ١٧٢ ] ثم
 ذكر الرجل يطيل السفر أشعث أغبر يمد يديه إلى السماء . يارب . يارب . ومطعمه
 حرام ، ومشربه حرام ، وملبسه حرام وغذى بالحرام . فأنى يستجاب له » ا هـ .

<sup>(</sup>٢٧) النص: دلالة الكلام على معنى لا يحتمل غيره فهذا المعنى نص.

<sup>(</sup>٢٨) الظاهر: يكون إذا كان الكلام يحتمل معنيين أو أكثر فلا يخلو من حالتين إما أن يكون أظهر في أحد الاحتالين من الآخر وإما أن يتساوى بينهما فإن كان أظهر في أحد الاحتالين فهو المسمى بالظاهر ومقابله يسمى ( محتملا مرجوحاً ) والظاهر يجب الحمل عليه إلا لدليل صارف عنه .

يقول: « ألا هل بلغت؟ » فيقولون: نعم. فيرفع إصبعه إلى السماء ثم ينكبها إليهم ويقول: « اللهم اشهد» غير مرة (٢٩) وأمثال ذلك كثيرة.

فلئن كان الحق ما يقوله هؤلاء السالبون النافون للصفات الثابتة في الكتاب والسنة إما والسنة : من هذه العبارات ونحوها : دون ما يُفهم من الكتاب والسنة إما نصاً وإما ظاهراً ، فيكف يجوز على الله تعالى ، ثم على رسوله صلى الله عليه وسلم ، ثم على خير الأمة : أنهم يتكلمون دائماً بما هو إما نص وإما ظاهر في خلاف الحق؟! ثم الحق الذي يجب اعتقاده لا يبوحون به قط ، ولا يَدُلُّون عليه لا نصاً ولا ظاهراً : حتى يجيىء أنباط (٢٠٠٠) الفرس والروم ، وفروخ عليه لا نصاً ولا ظاهراً : حتى يجيىء أنباط (٢٠٠٠) الفرس والروم ، وفروخ كليه و والنصارى والفلاسفة يبينون للأمة العقيدة الصحيحة ، التي يجب على كل مُكلَّف أو كل فاضل أن يعتقدها !! .

لئن كان ما يقوله هؤلاء المتكلمون المتكلفون هو الاعتقاد الواجب – وهم مع ذلك أحِيلوا فى معرفته على مجرد عقولهم ، وأن يدفعوا بما اقتضى قياس عقولهم ما دل عليه الكتاب والسنة نصاً أو ظاهراً – لقد كان ترك الناس بلا كتاب ولا سنة : أهدى لهم وأنفع على هذا التقدير : بل كان وجود الكتاب والسنة ضرراً محضاً فى أصل الدين .

فإن حقيقة الأمر على ما يقوله هؤلاء: إنكم يا معشر العباد لا تطلبوا معرفة الله عز وجل ، وما تستحقه من الصفات نفياً وإثباتاً ، لا من الكتاب ولا من السنة ، ولا من طريق سلف الأمة . ولكن انظروا أنتم فما وجدتموه

<sup>(</sup>۲۹) صحیح: أخرج مسلم (۱۲۱۸) وفیه (وینکُتُها) بل (ینکبها). وهو قطعة من حدیث جابر الطویل فی حجة النبی عَلِیا و لفظة المؤلف رحمه الله عند أبی داود (۱۹۰۵) وابن ماجه (۳۰۷۲) وأحمد (۳/۳۱۳، ۳۷۱ مرتین) بدون ذکر الإشارة.

<sup>(</sup>٣٠) أنباط: أشباه.

مستحقاً له من الصفات فصفوه به – سواء كان موجوداً في الكتاب والسنة أو لم يكن – وما لم تجدوه مستحقاً له في عقولكم فلا تصفوه به!! .

ثم هم ههنا فريقان : أكثرهم يقولون : ما لم تثبته عقولكم فانفوه - ومنهم من يقول : بل توقّفُوا فيه - وما نفاه قياس عقولكم - الذي أنتم فيه مختلفون ومضطربون اختلافاً أكثر من جميع اختلاف على وجه الأرض - فانفوه ، وإليه عند التنازع فارجعوا . فإنه الحق الذي تعبدتكم به : وما كان مذكوراً في الكتاب والسنة مما يخالف قياسكم هذا ، أو يثبت ما لم تدركه عقولكم - على طريقة أكثرهم - فاعلموا أنى أمتحنكم بتنزيله لا لتأخذوا الهدى منه : لكن لتجتهدوا في تخريجه على شواذ اللغة . وَوَحْشِيِّ الألفاظ . وغرائب الكلام . أو أن تسكتوا عنه مفوضين علمه إلى الله ، مع نفي دلالته على شيء من الصفات ؛ هذا حقيقة الأمر على رأي هؤلاء المتكلمين .

وهذا الكلام قد رأيته صرح بمعناه طائفة منهم . وهو لازم لجماعتهم لزوماً لا محيد عنه ، ومضمونه : أن كتاب الله لا يُهْتَدى به فى معرفة الله . وأن الرسول معزول عن التعليم والإخبار بصفات من أرسله ، وأن الناس عند التنازع لا يردون ما تنازعوا فيه إلى الله والرسول : بل إلى مثل ما كانوا عليه فى الجاهلية ، وإلى مثل ما يتحاكم إليه من لا يؤمن بالأنبياء . كالبراهمة والفلاسفة – وهم المشركون – والمجوس وبعض الصابئين .

وإن كان هذا الرَدُّ لا يزيد الأمر إلَّا شدة : ولا يرتفع الخلاف به : إذ لكل فريق طواغيت يريدون أن يتحاكموا إليهم ، وقد أمروا أن يكفروا بهم . وما أشبه حال هؤلاء المتكلمين بقوله سبحانه وتعالى : ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى اللَّذِينَ يَزْعُمُونَ أَنَّهُمْ ءَامَنُواْ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن قَبْلِكَ يُرِيدُونَ أَن يَتَحَاكُمُواْ إِلَى اللَّهَا اللَّهَ عُوبَ وَقَدْ أُمرُواْ أَن يَتَحَاكُمُواْ إِلَى اللَّهَا اللَّهَ عُوبَ وَقَدْ أُمرُواْ أَن يَكُفُرُواْ بِهِ عَلَى اللَّهَ اللَّهَ عَلَى اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهُ اللَّهُ مُ ضَلَّالًا إِلَى اللَّهَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللللَّا اللَّهُ الللَّا اللَّهُ الللَّا الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ ا

بَعِيدًا \* وَإِذَاقِيلَ لَهُمْ تَعَالُواْ إِلَى مَا أَنزَلَ اللهُ وَإِلَى الرَّسُولِ رَأَيْتَ الْمُنكِفِقِينَ يَصُدُّونَ عَنكَ صُدُودًا \* فَكَيْفَ إِذَا أَصَلبَتْهُم مُصِيبَةٌ بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيهِمْ ثُمَّ جَآءُ وِكَ يَحْلِفُونَ بِاللهِ إِنْ أَرَدُ نَا إِلَّا إِحْسَنَا وَتَوْفِيقًا ﴾ [النساء: ٦٠ - ٦٢].

فإن هؤلاء إذا دُعوا إلى ما أنزل الله من الكتاب وإلى الرسول – والدعاء إليه بعد وفاته هو الدعاء إلى سنته – أعرضوا عن ذلك وهم يقولون: إن قصدنا الإحسان علماً وعملاً بهذه الطريق التي سلكناها. والتوفيق بين الدلائل العقلية والنقلية.

ثم عامة هذه الشبهات التي يسمونها دلائل: إنما تقلدوا أكثرها عن طاغوت المشركين، أو الصابئين. أو بعض ورثتهم الذين أمروا أن يكفروا بهم ، مثل فلان وفلان ، أو عمن قال كقولهم: لتشابه قلوبهم . قال الله تعالى : ﴿ فَلا وَرَبّكَ لا يُؤْمنُونَ حَتّى يُحَكّمُوكَ فِيما شَجَرَبَيْنَهُمْ ثُمّ لا يَجُدُواْ فِي أَنفُسهمْ حَرَجًا مّما قَضَيْتَ ويُسَلّمُواْ تَسْلِيماً ﴾ [النساء: ٦٥] يجددوا في أنفسهم حَرَجًا مّما قَضَيْتَ ويُسَلّمُواْ تَسْلِيماً ﴾ والنساء: ٦٥] معهم النّاسُ أمّة واحدة ؛ فَبعَثَ اللهُ النّبِيئِ مُبتَشِرينَ وَمُنذِرِينَ . وَأَنزَلَ مَعَهُمُ الْكَتَنبَ بِالْحَتَى : لِيَحْكُم بَيْنَ النّاسِ فِيما الْحَتَلَفُواْ فِيهِ ، وَمَا الْحَتَلَفُ فِيهِ ﴾ الآية [البقرة: ٢١٣].

ولازم هذه المقالة: أن لا يكون الكتاب هدًى للناس ولا بيانا ، ولا شفاء لما في الصدور ، ولا نوراً . لا مرداً عند التنازع ، لأنا نعلم بالاضطرار أن ما يقوله هؤلاء المتكلفون: إنه الحق الذي يجب اعتقاده: لم يدل عليه الكتاب والسنة: لا نصاً ولا ظاهراً ؛ وإنما غاية المتحذلق أن يستنتج هذا من قوله: ﴿ وَلَمْ يَكُن لَّهُ رُكُفُواً أَحَدُ ﴾ [الإخلاص: ٤] ، ﴿ هَلَ تَعْلَمُ لَهُ رُسُمِيّاً ﴾ [مريم: ٦٥] .

وبالاضطرار يَعْلَم كُل عاقل أن من دل الخَلق على أن الله ليس على العرش، ولا فوق السموات ونحو ذلك بقوله: ﴿ هَلَ تَعْلَمُ لَهُ سُمِيًّا ﴾

[ مريم : ٦٥ ] لقد أبعد النجعة (<sup>(٣)</sup> ، وهو إما ملغز وإما مُدَلِّس ، لم يخاطبهم بلسان عربي مبين .

ولازم هذه المقالة: أن يكون ترك الناس بلا رسالة: خيراً لهم فى أصل دينهم . لأن مردهم قبل الرسالة وبعدها واحد: وإنما الرسالة زادتهم عمى وضلالة .

ياسبحان الله ! كيف لم يقل الرسول يوماً من الدهر ، ولا أحد من سلف الأمة : هذه الآيات والأحاديث لا تعتقدوا ما دلت عليه : ولكن اعتقدوا الذي تقتضيه مقاييسكم ، أو اعتقدوا كذا وكذا : فإنه الحق ، وما خالف ظاهره فلا تعتقدوا ظاهره أو انظروا فيها فما وافق قياس عقولكم فاعتقدوه . وما لا فتوقفوا فيه أو انفوه ؟ .

ثم رسول الله صلى الله عليه وسلم قد أخبر أن أمته ستفترق على ثلاث وسبعين فرقة (٣٢) ، فقد علم ما سيكون . ثم قال : « إنى تارك فيكم ما إن

<sup>(</sup>٣١) النجعة بوزن الرُّقْعة طلب الكلأ في موضعه . نقول منه (انتجع) وانتجع فلاناً أيضا أتاه يطلب معروفه . ( مختار الصحاح ) ويقال لمن ترك الكلأ القريب أبعد النجعة أى ترك القريب السهل وذهب للبعيد . والله أعلم .

<sup>(</sup>٣٢) صحيح: أخرجه أبو داود (٤٥٩٧) وأحمد (٤ / ١٠٢) والحاكم (١ / ١٦٨)، والدارمي (٢ / ٢٤٩) وابن أبي عاصم في السنة (٢ ، ٦٥ ، ٦٩) واللالكائي في شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة (١٥٠) والآجرى في الشريعة (ص ١٨) وابن نصر في السنة (ص ١٤ ، ١٥) عن معاوية رضى الله عنه . وخرجه أبو داود (٢٩٥٤) والترمذي (٢٦٤٠) وابن ماجه (٢٣٩١) وابن حبان (١٨٣٤) موارد والآجرى في الشريعة (ص ٢٥) والحاكم (١ / ٦ ، ١٢٨) وابن أبي عاصم في السنة (١٦ ، ١٧) والبيهقي (١٠ / ٢ ، ١٨٥) وابن الجوزى في تلبيس (ص ١٨) وعبد القاهر البغدادي في الفرق بين الفرق (ص ٤ -٥) عن إبليس (ص ١٨) وعبد القاهر البغدادي في الفرق بين الفرق (ص ٤ -٥) عن أبي هريرة رضي الله عنه وقد تقصى طرقه ومن أخرجه من الصحابة الأخ الفاضل سليم بن عبد الهلالي في رسالة أسماها (نصح الأمة في فهم أحاديث افتراق الأمة) ومنه نقلنا تخريج حديث أبي هريرة .

تمسكتم به لن تضلوا ، كتاب الله »("")

وروى عنه أنه قال في صفة الفرقة الناجية : « هم من كان على مثل ما أنا عليه اليوم وأصحابي »(٢٤) .

فهلًا قال: من تمسك بالقرآن أو بدلالة القران أو بمفهوم القرآن أو بظاهر القرآن في باب الاعتقاد فهو ضال ؟ وإنما الهدى رجوعكم إلى مقاييس عقولكم وما يحدثه المتكلمون منكم بعد القرون الثلاثة – في هذه المقالة – وإن كان قد نبغ أصلها في أواخر عصر التابعين .

ثم أصل هذه المقالة - مقالة التعطيل للصفات - إنما هو مأخوذ عن

<sup>(</sup>٣٣) حسن: أخرجه ابن عبد البر في جامع بيان العلم وفضله (٢ / ١٣٤) وفيه كثير بن عبد الله وهو كما قال عليه الحافظ في التقريب: (ضعيف من السابعة وفيهم من اتهمه بالكذب) وأبوه مقبول كما في التقريب. وأخرجه مالك في الموطأ معضلا (٢ / ٨٩٩) والحاكم في المستدرك (١ / ٩٣) بلفظ: « إني بتركت فيكم شيئين لن تضلوا بعدهما كتاب الله وسنتى لن يتفرقا حتى يردا علي الحوض » وأخرجه ابن عدى في الكامل (٤ / ١٣٨٧) وعنه الذهبي في الميزان (٢ / ٢٠٣) بلفظ: « إني خلفت اثنين لن تضلوا بعدهما أبدا ؛ كتاب الله وسنتى. ولن يتفرقا حتى يردا على الحوض » وفي سند ثلاثتهم صالح بن موسى الطلحي وهو متفق على ترك حديثه لكن المحديث شاهد من حديث ابن عباس وفيه عبد الله بن إدريس (صدوق يهم) كما للحديث شاهد من حديث ابن عباس وفيه عبد الله بن إدريس (صدوق يهم) كما المحديث في التقريب فلعل الحديث يرتقي لمرتبة الحسن والله أعلم.

<sup>(</sup>٣٤) حسن لغيره: أخرجه الترمذى (٢٦٤١) وقال: حسن غريب مفسر لا نعرفه مثل هذا إلا من هذا الوجه. والحاكم (١ / ١٢٨ ، ١٢٩) واللالكائي (١٤٨) وابن نصر المروزى في السنة (ص ١٨) والآجرى في الشريعة (ص ١٥) والأربعين (ص ٥٣ – ٥٥) وابن وضاح في البدع والنهي عنها (٨٥) وإسماعيل الأصفهاني في الحجة في بيان المحجة (١٦، ١٧) بترقيم الدكتور محمد ربيع رسالة دكتوراة كلهم عن عبد الرحمن بن زياد بن أنعم الإفريقي وهو ضعيف في حفظه كما في التقريب لكن للحديث شواهد يرتقى بها إلى الحسن انظرها في رسالة سليم الهلالي ( نصح الأمة في فهم أحاديث افتراق الأمة ) (ص ٢٤ – ٢٦) عن عبد الله بن عمرو .

تلامذة اليهود والمشركين . وضلال الصابئين : فإن من حفظ عنه أنه قال هذه المقالة في الإسلام – أعنى أن الله سبحانه وتعالى ليس على العرش حقيقة . وأن معنى استوى بمعنى استولى ونحو ذلك – هو الجعد بن درهم وأخذها عنه الجهم بن صفوان (0,0): وأظهرها فنسبت مقالة الجهمية إليه .

وقد قيل إن الجعد أخذ مقالته عن أبان بن سمعان . وأخذها أبان عن طالوت ابن أخت لبيد بن الأعصم : وأخذها طالوت من لبيد بن الأعصم : اليهودى الساحر الذي سحر النبى صلى الله عليه وسلم (٢٦) .

<sup>(</sup>٣٥) الجعد بن درهم ، عداده فى التابعين . مبتدع ضال . زعم أن الله لم يتخذ إبراهيم خليلاً ، و لم يكلم موسى ؛ فقتل على ذلك بالعراق يوم النحر . والقصة مشهورة . ميزان الأعتدال (١ /٣٩٩) ترجمة (١٤٨٢) وانظر الرد على الجهمية للدارمي (١٣) وتخريج الأخ بدر البدر لها ، جهم بن صفوان ، أو محرز السمرقندى الضال المبتدع ، رأس الجهمية . هلك فى زمان صغار التابعين ، وما علمته روى شيئاً ، لكنه زرع شراً كثيراً . ميزان الاعتدال (١ / ٤٢٦) ترجمة (١٥٨٤) .

<sup>(</sup>٣٦) أخرج البخارى: (٣٦٥ ، ٢٢٦٨ ، ٣١٧٥ ) ترب البخارى في الطب ومسلم (٢١٨٩) من حديث عائشة رضى الله عنها ولفظه عند البخارى في الطب قالت: سحر رسول الله عليه الله عليه وجل من بنى زريق يقال له لبيد بن الأعصم ، حتى كان رسول الله عليه يخيل إليه أنه كان يفعل الشيء وما فعله . حتى إذا كان يوم أو ذات ليلة – وهو عندى ، لكنه دعا ودعا ثم قال : « يا عائشة ، أشعرت أن الله أفتانى فيما استفتيته فيه ؟ أتانى رجلان ، فقعد أحدهما عند رأسى ، والآخر عند رجلي ، فقال أحدهما لصاحبه : ما وجع الرجل ؟ فقال : مطبوب . قال : من طبه ؟ قال : ليد بن الأعصم . قال : في أى شي ؟ قال : في مُشطٍ ومُشاطة ، وجُفّ طلع نظم نظم خدر . قال : وأين هو ؟ قال في بئر ذَرُوانَ » . فأتاها رسول الله عَلَيْكَة في ناس من أصحابه . فجاء فقال : « يا عائشة كأن ماءها نقاعة الحناء ، وكأن رؤوس نخلها رؤوس الشياطين » . قلت : يا رسول الله أفلا تستخرجه ؟ قال : « قد عافاني الله ، فكرهت أن أثير على الناس فيه شراً » ، فأمر بها فدفنت . قال البخارى : ويقال المشاطة ما يخرج من الشعر إذا مُشط ، والمشاطة من مشاطة الكتاب اهـ. فتح البارى المشاطة ما يخرج من الشعر إذا مُشط ، والمشاطة من مشاطة الكتاب اهـ. فتح البارى .

وكان الجعد بن درهم هذا – فيم قيل – من أهل حران ، وكان فيهم خلق كثير من الصابئة والفلاسفة – بقايا أهل دين نمرود والكنعانيين ، الذين صنف بعض المتأخرين في سحرهم – والنمرود هو ملك الصابئة الكنعانيين المشركين كما أن كسرى ملك الفرس والمجوس ، وفرعون ملك مصر . والنجاشي ملك الحبشة . وبطليموس ملك اليونان . وقيصر ملك الروم . فهو اسم جنس لا اسم علم (7)

وقول شيخ الإسلام هنا: لبيد بن الأعصم اليهودى الساحر الذى سحر النبى عليه . هذا ليس متفق على أنه كان يهودياً . يقول الحافظ فى الفتح (١١/ ٢٢٦) ووقع فى رواية عبد الله بن نمير عن هشام بن عروة عند مسلم (سحر النبى عليه يهودى من يهود بنى زريق) ووقع فى رواية ابن عيينة الآتية قريبا - يعنى فى باب هل يستخرج السحر - (رجل من بنى زريق حليف اليهود وكان منافقاً) ويجمع بنها بأن من أطلق أنه يهودى نظر إلى ما فى نفس الأمر ، ومن أطلق عليه منافقاً نظر إلى ظاهر أمره . وقال ابن الجوزى: هذا يدل على أنه كان أسلم نفاقاً وهو واضح . وقد حكى عياض فى « الشفاء » أنه كان أسلم ، ويحتمل أن يكون قيل له يهودى لكونه كان من حلفائهم لا أنه كان عى دينهم ، وبنو زريق بطن من بطون الأنصار مشهور من الخزرج ، وكان بين كثير من الأنصار وبين كثير من اليهود قبل الإسلام حلف وإخاء وود . اهـ . المقصود بلفظه وذكر الحافظ أيضاً (١٠/ ٢٣١) أنه كان منافقاً وترجم البخارى رحمه الله على الحديث (٣١٧٥) باب هل يعفى الذمى إذا مسحر . وفيه ترجيحه أنه من اليهود . وإنما نقلت ذلك لتجعل هذه المسألة محل بحث سحر . وفيه ترجيحه أنه من اليهود . وإنما نقلت ذلك لتجعل هذه المسألة محل بحث

<sup>(</sup>٣٧) يشير الشيخ رحمه الله إلى أن الفخر الرازى صنف كتابا سماه ( السر المكتوم فى السحر ومخاطبة النجوم ) وذكر شيخ الإسلام فى اقتضاء الصراط المستقيم (ص ٤٠٥) أنه ألفه (على مذهب المشركين من الهند والصابئين والمشركين من العرب وغيرهم ) اهـ. وانظر العذر بالجهل عقيدة السلف للمحقق (ص ١٣٦ – ١٤٢).

اسم الجنس: فى المعنى فى حكم النكرة من جهة أنه لا يخص واحداً بعينه؛ فكل ملك للصابئة الكلدانية يصدق عليه نمرود، وكل ملك للفرس والمجوس يصدق عليه كسرى، وكل ملك كافر يحكم مصر يصدق عليه فرعون وهكذا.

وكانت الصابئة - إلا قليلا منهم - إذ ذاك على الشرك ، وعلماؤهم هم الفلاسفة : وإن كان الصابىء قد لا يكون مشركا : بل مؤمناً بالله واليوم الآخر كما قال الله تعالى : ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ المَنُواْ ، وَاللَّذِينَ هَادُواْ . وَالنَّصَرَىٰ ، وَالصَّبِعِينَ: مَنْ ءَامَن بِاللهَ وَالْمَوْمِ اللَّهَ عَندَ وَعَمِلَ صَلِّحًا : فَلَهُمْ أَجْرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ وَلَا خُوفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ [ البقرة : ٦٢] .

وقال : ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ . وَاللَّذِينَ هَادُواْ ، وَالصَّنِئُونَ وَالنَّصَارَىٰ : مَنْ ءَامَنَ بِاللَّهِ وَالْبَيْوَمِ الْاَخِرِ وَعَمِلَصَلِحًا : فَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَاهُمْ يَخْزَنُونَ ﴾ [المائدة : ٦٩].

لكن كثيراً منهم أو أكثرهم كانوا كفاراً أو مشركين : كما أن كثيراً من اليهود والنصارى بدلوا وحرفوا وصاروا كفاراً أو مشركين . فأولئك الصابئون – الذين كانوا إذ ذاك – كانوا كفاراً مشركين ، وكانوا يعبدون الكواكب ويبنون لها الهياكل .

ومذهب النفاة من هؤلاء فى الرب: أنه ليس له إلا صفات سلبية أو إضافية أو مركبة منهما وهم الذين بعث إليهم إبراهيم الخليل صلى الله عليه وسلم ؟ فيكون الجعد قد أخذها عن الصابئة الفلاسفة .

وكذلك أبو نصر الفارابي (٢٨) دخل حران ، وأخذ عن فلاسفة الصابئين

<sup>=</sup> وأما اسم العلم: فهو ما يراد به واحد بعينه كزيد وأحمد. وفى نسخة الظاهرية: ملك القبط الكفار بدل من ملك مصر.

<sup>(</sup>٣٨) أبو نصر الفارابي التركي الفيلسوف ، وكان من أعلم الناس بالموسيقي ، بحيث كان يتوسل به وبصناعته إلى الناس في الحاضرين من المستمعين إن شاء حرك ما يبكي أو يضحك أو ينوم ، وكان حاذقاً في الفلسفة ، ومن كتبه تفقه ابن سينا ، وكان يقول بالمعاد الروحاني لا الجثماني ، ويخصص بالمعاد الأرواح العالمة لا الجاهلة ، وله مذاهب في ذلك يخالف المسلمين والفلاسفة من سلفه الأقدمين ، فعليه إن كان مات على ذلك لعنة رب العالمين .

تمام فلسفته ، وأخذها الجهم أيضاً – فيما ذكره الإمام أحمد وغيره – لما ناظر « السمنية » بعض فلاسفة الهند – وهم الذين يجحدون من العلوم ما سوى الحسيات – فهذه أسانيد جهم ترجع إلى اليهود والصابئين والمشركين ، والفلاسفة الضالون هم إما من الصابئين وإما من المشركين .

ثم لما عُرِّبت الكتب الرومية ، في حدود المائة الثانية : زاد البلاء ؛ مع ما ألقى الشيطان في قلوب الضلال ابتداء من جنس ما ألقاه في قلوب أشباههم .

ولما كان فى حدود المائة الثالثة: انتشرت هذه المقالة التى كان السلف يسمونها مقالة الجهمية: بسبب بشر بن غياث المريسي (٢٩) وطبقته، وكلام الأئمة مثل مالك، وسفيان بن عيينة، وابن المبارك، وأبى يوسف، والشافعى، وأحمد، وإسحاق، والفضيل بن عياض، وبشر الحافى وغيرهم في هؤلاء كثير فى ذمهم وتضليلهم.

مات بدمشق فيما قاله ابن الأثير في كامله ، ولم أر الحافظ ابن عساكر ذكره في تاريخه لنتنه وقباحته والله أعلم . اهـ البداية والنهاية لابن كثير (١١ / ٢٣٨) .

<sup>(</sup>٣٩) ابن أبى كريمة أبو عبد الرحمن المريسي المتكلم شيخ المعتزلة ، وأحد من أضل المأمون ، وقد كان هذا الرجل ينظر أولاً في شيء من الفقه ، وأخذ عن أبى يوسف القاضي ، وروى الحديث عنه وعن حماد بن سلمة وسفيان بن عيينة وغيرهم ، ثم غلب عليه علم الكلام ، وقد نهاه الشافعي عن تعلمه وتعاطيه فلم يقبل منه ، وقال الشافعي : لئن يلقى الله العبد بكل ذنب ماعدا الشرك أحب إلى من أن يلقاه بعلم الكلام . وقد اجتمع بشر بالشافعي عندما قدم بغداد . قال ابن خلكان : جدد القول بخلق القرآن وحُكى عنه أقوال شنيعة . وكان مرجئياً وإليه تنسب المريسية من المرجئة . وكان يقول : إن السجود للشمس والقمر ليس بكفر ، وإنما هو علامة للكفر ، وكان يناظر الشافعي وكان لا يحسن النحو ، وكان يلحن لحنا فاحشاً . ويقال إن أباه كان يهودياً صباغاً بالكوفة ، وكان يسكن درب المريسي ببغداد . اهـ . البداية والنهاية (١٠ / ٢٩٤) وأطلت في ترجمته ليعرف ضلاله .

وهذه التأويلات الموجودة اليوم بأيدى الناس – مثل أكثر التأويلات التى ذكرها أبو بكر بن فورك فى كتاب التأويلات ، وذكرها أبو عبد الله محمد بن عمر الرازي (۱٬۰۱ فى كتابه ، الذي سماه « تأسيس التقديس » ويوجد كثير منها فى كلام خلق كثير غير هؤلاء ، مثل أبى على الجبائى (۲٬۱) ،

وقال في بدايته (٦١ / ٦٦) : كان مع غزارة علمه في فن الكلام يقول : من لزم العجائز هو الفائز .

وقال : وقد ذكرت وصيته عند موته وأنه رجع عن مذهب الكلام فيها إلى طريقة السلف وتسليم ما ورد على وجه المراد اللائق بجلال الله سبحانه . فرحمه الله تعالى توفى سنة ٦٠٦ هـ .

(٤٢) هو محمد بن عبد الوهاب أبو على الجبائى ، شيخ طائفة الاعتزال فى زمانه ، وعليه اشتغل أبو الحسن الأشعرى ثم رجع عنه ، وللجبائى تفسير حافل مطول ، له فيه اختيارات غريبة فى التفسير ، وقد رد عليه الأشعرى فيه ، وقال : وكأن القرآن نزل فى لغة أهل جبّاء كان مولده فى سنة خمس وثلاثين ومائتين ومات فى سنة ٣٠٣ هـ البداية والنهاية (١١ / ١٣٤).

<sup>(</sup>٤٠) هو محمد بن الحسن بن فورك أبو بكر الأنصارى أصبهانى ولد سنة ٣٣٢ هـ كان رحمة الله فقيها مفسراً أصولياً ، واعظاً ، أديباً ، نحوياً ، لغوياً ، عارفاً بالرجال قال الذهبى : وكان رجلاً صالحاً وكان مع دينه صاحب فلتة وبدعة . وهو مشهور بأصول الفقه والكلام على مذهب الأشاعرة والناظر في كتابه ( مشكل الحديث وبيانه ) يعلم أنه كان بغاية التحمس لمذهب الأشاعرة ولا يبالى بما خالفه توفى سنة ٤٠٦ هـ . من مقدمة كتابه تحقيق الدكتور عبد المعطى قلعجى .

<sup>(</sup>٤١) هو محمد بن عمر بن الحسين بن على القرشى التيمى البكرى أبو المعالى وأبو عبد الله المعروف بالفخر الرازى ويقال له ابن خطيب الرى . أحد فقهاء الشافعية المشاهير بالتصانيف الكبار والصغار نحو من مائتى مصنف له مصنفات فيها كفر صريح . يقول عنه الحافظ الذهبى : له كتاب السر المكتوم فى مخاطبة النجوم سحر صريح فلعله تاب من تأليفه إن شاء الله تعالى. الميزان (٣ / ٣٤٠) واللسان (٤ / ٢٦٤) وذكر ابن كثير وابن خلكان أنه تاب من ذلك التفسير (١ / ٣٤٠) .

وعبد الجبار بن أحمد الهمدانى (٢٠) ، وأبي الحسين البصري (١٠٠٠) ، وأبى الوفاء ابن عقيل (٥٠) ، وأبي حامد الغزالى (٢١) ، وغيرهم – هى بعينها التأويلات ، التى ذكرها بشر المريسى فى كتابه : وإن كان قد يوجد فى كلام بعض هؤلاء رد التأويل وإبطاله أيضاً ، ولهم كلام حسن فى أشياء .

فإنما بينت أن عين تأويلاتهم هي عين تأويلات بشر المريسي . ويدل على

<sup>(</sup>٤٣) عبد الجبار بن أحمد بن عبد الجبار بن أحمد بن خليل الأسد آبادى الهمدانى القاضى المتكلم كان فقيها شافعياً ولى قضاء الرى ، له تصانيف وكان من غلاة المعتزلة توفى سنة ٤١٥ هـ. لسان الميزان (٣/ ٣٨٦).

<sup>(</sup>٤٤) هو محمد بن على بن الخطيب أبو الحسين البصرى المتكلم ، شيخ المعتزلة والمنتصر لهم ، والمحامى عن ذمهم بالتصانيف الكثيرة ، توفى فى ربيع الآخر سنة ٤٣٦ هـ . البداية والنهاية (١٣) / ٥٧) .

<sup>(</sup>٤٥) هو على بن عقيل بن محمد أبو الوفا شيخ الحنابلة ببغداد وصاحب الفنون وغيرها من التصانيف المفيدة ، ولد سنة إحدى وثلاثين وأربعمائة ، كان يجتمع بجميع العلماء من كل مذهب ؛ فبرز على أقرانه وساد أهل زمانه فى فنون كثيرة مع صيانة وديانة وحسن صورة وكثرة اشتغال توفى بكرة الجمعة ثانى جمادى الأولى سنة ٥١٣ هـ باختصار البداية والنهاية (١٢ / ١٩٧) .

<sup>(</sup>٤٦) هو محمد بن محمد بن محمد أبو حامد الغزالي ولد سنة خمسين وأربعمائة ، وتفقه على إمام الحرمين ، وبرع في علوم كثيرة ، وله مصنفات منتشرة في فنون متعددة ، فكان من أذكياء العالم في كل ما يتكلم فيه ، خرج عن الدنيا بالكلية وأقبل على العبادة وأعمال الآخرة ، وكان يرتزق من النسخ ، ورحل إلى الشام فأقام بها بدمشق وبيت المقدس مدة ، وصنف في هذه المدة إحياء علوم الدين . وهو كتاب عجيب يشتمل على علوم كثيرة من الشرعيات وممزوج بأشياء لطيفة من التصوف وأعمال القلوب ، لكن فيه أحاديث كثيرة غرائب ومنكرات وموضوعات ، كما يوجد في غيره من كتب الفروع التي يستدل بها على الحلال والحرام فالكتاب الموضوع للرقائق والترغيب والترهيب أسهل أمراً من غيره ، ويقال: إنه مال في آخر عمره إلى سماع الحديث والتحفظ للصحيحين ، وأقبل على تلاوة القرآن وحفظ الأحاديث الصحاح وكانت وفاته في يوم الاثنين الرابع عشر من جمادي الآخرة سنة ٥٠٥ هـ رحمه الله تعالى .

ذلك كتاب الرد الذي صنفه عثمان بن سعيد الدارمي ، أحد الأئمة المشاهير في زمان البخاري ، صنف كتاباً سماه : (رد عثمان بن سعيد على الكاذب العنيد فيما افترى على الله في التوحيد ) $^{(v)}$  حكى فيه هذه التأويلات بأعيانها عن بشر المريسي بكلام يقتضي أن المريسي أقعد بها ، وأعلم بالمنقول والمعقول من هؤلاء المتأخرين ، الذين اتصلت إليهم من جهته ، ثم رد ذلك عثمان بن سعيد بكلام إذا طالعه العاقل الذكي : علم حقيقة ما كان عليه السلف ، وتبين له ظهور الحجة لطريقهم وضعف حجة من خالفهم .

ثم إذا رأى الأئمة – أئمة الهدى – قد أجمعوا على ذم المريسية وأكثرهم كفروهم أو ضللوهم . وعلم أن هذا القول الساري فى هؤلاء المتأخرين هو مذهب المريسية : تبين الهدى لمن يريد الله هدايته ، ولا حول ولا قوة إلا بالله .

والفتوى لا تحتمل البسط في هذا الباب . وإنما أشير إشارة إلى مبادىء الأمور والعاقل يسير فينظر .

وكلام السلف في هذا الباب موجود في كتب كثيرة ، لا يمكن أن نذكر ههنا إلا قليلا منه : مثل كتاب السنن للالكائي (١٨٠)، .....

<sup>(</sup>٤٧) هو عثمان بن سعيد بن خالد بن سعيد أبو سعيد الدارمي ولد قبل المائتين بيسير وقيل سنة ٢٠٠ كان واسع الرحلة طواف الأقاليم في طلب الحديث ولقي الكبار توفي سنة ٢٨٠ هـ.

قال: أبو داود السجستانى: منه تعلمنا الحديث وقال الذهبى: الحافظ الإمام الحجة ، كان لهجا بالسنة بصيراً بالمناظرة . من مقدمة كتابه الرد على الجهمية تحقيق الأخ بدر البدر .

<sup>(</sup>٤٨) هو هبة الله بن الحسن بن منصور الرازى الطبرى اللالكائى أبو القاسم . عنى بالحديث فصنف فيه وله كتاب السنة الذى أشار إليه شيخ الإسلام وكتاب شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة وهو كتاب فى عقيدة أهل السنة . فهو سلفى المذهب على طريقة أهل الحديث توفى رحمه الله سنة ٤١٨ هـ .

والسنة لأبي ذر الهروي<sup>(٠٥)</sup>. والأصول لأبي عمرو الطلمنكي<sup>(١٥)</sup>. وكلام أبي عمر بن عبد البر<sup>(٢٥)</sup>. والأسماء والصفات للبيهقي<sup>(٣٥)</sup>. وقبل ذلك السنة

- (٤٩) هو عبد الله بن محمد بن بطة توفى سنة ٣٧٨ هـ وكتاب الإبانة مخطوط وذكر الدكتور أحمد بن سعد الغامدى محقق شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة للالكائى أن أحد طلبة الدراسات العليا بجامعة أم القرى يقوم بتحقيقه وذكر أن كتابه يجمع بين منهج العرض والرد ص ٥٠.
- (٠٠) هو عبد الله بن أحمد بن محمد الحافظ المالكي ، سمع الكثير ورحل إلى الأقاليم ، وسكن مكة ، ثم تزوج في العرب ، وكان يحج كل سنة ويقيم بمكة أيام الموسم ويسمع الناس ، ومنه أخذ المغاربة مذهب الأشعرى عنه ، وكان يقول إنه أخذ مذهب مالك عن البقلاني ، كان حافظاً توفي في ذي القعدة سنة ٤٣٤ هـ رحمه الله . البداية والنهاية (١٢ / ٤٥) والكامل (٨ /٣٦) .
- (۱۰) هو الحافظ الإمام المقرىء أبو عمر أحمد بن محمد بن عبد الله بن لب بن يحيى المعافرى الأندلسى عالم أهل قرطبة ، ولد سنة ٣٤٠ هـ . كان رأساً فى علم القرآن وحروفه وإعرابه وناسخه ومنسوخه وأحكامه ومعانيه ، وكان ذا عناية تامة بالحديث ومعرفة الرجال حافظا للسنن إماماً عارفاً بأصول الديانة عالى الإسناد ، ذا هدى وسمت واستقامة . وكان سيفا مجرداً على أهل الأهواء والبدع قامعا لهم غيوراً على الشريعة شديداً فى ذات الله . توفى رحمه الله فى ذى الحجة سنة ٢٩٤ هـ . تذكرة الحفاظ للذهبى (٣/ ١٠٩٨) .
- (٥٢) هو شيخ الإسلام حافظ المغرب أبو عمر يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبد البر بن عاصم النمرى القرطبى ، ولد سنة ٣٦٨ هـ فى ربيع الآخر ، كان دينا صينا ثقة حجة صاحب سنة واتباع ، وكان أولاً ظاهرياً أثريا ثم صار مالكيا مع ميل كثير إلى فقه الشافعى ، توفى رحمه الله ليلة الجمعة سلخ ربيع الآخر سنة ٤٦٣ هـ تذكرة الحفاظ (٣ / ١١٢٨) .
- (٥٣) هو أحمد بن الحسين بن على بن عبد الله بن موسى أبو بكر البيهقى صاحب التصانيف التى سارت بها الركبان إلى سائر الأمصار ، ولد سنة ٣٨٤ هـ وكان أوحد زمانه في الإتقان والحفظ والفقه والتصنيف ، كان فقيها محدثاً أصوليا ، كان زاهداً متقللاً من الدنيا . كثير العبادة والورع توفى بنيسابور ونقل تابوته إلى بيهق في جمادى الأولى سنة ٤٥٨ هـ البداية والنهاية (١٢ / ١٠٠) قال في مقدمة كتابه الأسماء والصفات

للطبراني ( و الله بن منده ( و الله بن منده الله بن منده ( و الله بن منده الله بن منده الطبراني الشيخ الأصبهانيين ( و الله عسال الله عسال الأصبهانيين ( و الله عسال اله

 كتاب أسماء الله جل ثناؤه وصفاته التى دل كتاب الله تعالى على إثباتها ، أو دلت عليه سنة رسول الله عليه أو دل عليه إجماع سلف هذه الأمة قبل وقوع الفرقة وظهور البدعة اهـ. وقد طبع بتعليق محمد زاهد الكوثري نسأل الله أن ييسر له أحد أهل السنة لتحقيقه والتعليق عليه آمين .

(٤٥) هو الحافظ الإمام العلامة الحجة بقية الحفاظ أبو القاسم سليمان بن أحمد بن أيوب بن مطير اللخمى الشامى الطبرانى مسند الدنيا ولد سنة ستين ومائتين له كتاب السنة كما ذكر الذهبى فى تذكرة الحفاظ (٣ / ٩١٤) وله كذلك جزء فى الرد على المعتزلة وجزء فى الرد على الجهمية ، غير مؤلفاته الكثيرة والمشهورة كالمعاجم الثلاثة وكتاب الدعاء وغير ذلك توفى رحمة الله لليلتين بقيتا من ذى القعدة سنة ستين وثلاث مائة وقد استكمل مائة عام وعشرة أشهر .

(٥٥) هو حافظ أصبهان ومسند زمانه الإمام أبو محمد عبد الله بن محمد بن جعفر بن حيان الأنصارى صاحب المصنفات السائرة ويعرف بأبى الشيخ ، ولد سنة أربع وسبعين ومائتين كان حافظاً ثبتا متقنا ، وكان مع سعة علمه وغزارة حفظه صالحاً خيراً قانتاً لله صدوقاً صنف التفسير والكتب الكثيرة في الأحكام وغير ذلك . توفى في سلخ المحرم سنة تسع وستين وثلاث مائة رحمه الله تعالى .

(٥٦) هو الحافظ محمد بن إسحاق بن محمد بن يحيى بن منده أبو عبد الله الأصفهاني كان ثبت الحديث والحفظ ، رحل إلى البلاد الشاسعة ، وسمع الكثير وصنف التاريخ والناسخ والمنسوخ والإيمان والتوحيد ، كان جبلا من الجبال ، كان مجانبا لأهل الأهواء والبدع ومن دعاة السنة وحفاظ الأثر آمراً بالمعروف ناهيا عن المنكر ، لا يجامل أحداً فيما يعتقد أنه الحق توفى سنة ٩٥٥ هـ كما قال شيخنا على ناصر فقيهي في تحقيقه لكتابه الإيمان وقال ابن كثير في البداية (١١ / ٣٥٩) سنة ٣٩٦ هـ رحمه الله رحمة

(٥٧) مَا بين المعكوفتين زيادة في المخطوطتين . هو الحافظ محمد بن أحمد بن إبراهيم بن سليمان بن محمد أبو أحمد العسال الأصبهاني أحد الأئمة الحفاظ وأكابر العلماء ، سمع الحديث وحدث به ، قال ابن منده : كتبت عن ألف شيخ لم أر أفهم ولا أتقن من أبي أحمد العسال . توفي في رمضان سنة ٣٤٩ هـ رحمه الله تعالى .

(٥٨) هو أبو بكر الخلال ، صاحب الجامع لعلوم الإمام أحمد ، و لم يصنف في مذهب=

لابن خزيمة (<sup>٥٩)</sup> ، وكلام أبى العباس بن سريج <sup>(٢٠)</sup> والرد على الجهمية لجماعة ، وقبل ذلك السنة لعبد الله بن أحمد <sup>(٢١)</sup> . والسنة لأبى بكر بن الأثرم <sup>(٢٢)</sup> . والسنة لخبل <sup>(٣٢)</sup> وللمروزى <sup>(٢٢)</sup> ،

- (٦٠) هو أحمد بن عمر بن سريج أبو العباس القاضى بشيراز ، صنف نحو أربعمائة مصنف ، وكان أحد أئمة الشافعية ، ويلقب بالباز الأشهب ، عنه انتشر مذهب الشافعى فى الآفاق . توفى فى جمادى الأولى سنة ٣٠٦ هـ عن سبع وخمسين سنة وستة أشهر . قال ابن خلكان : توفى يوم الاثنين الخامس والعشرين من ربيع الأول وعمره سبع وخمسين سنة وثلاثة أشهر ، وقبره يزار. البداية (١١ / ١٣٨) .
- (٦١) هو أبوعبد الرحمن عبد الله بن أحمد بن حنبل ولد فى جمادى الأولى سنة ٢١٣ كان ثبتا فهما ثقة وكان رجلا صالحاً . صادق اللهجة كثير الحياء . وكتابه السنة مطبوع فى الدار العلمية للطباعة والنشر والتوزيع بالهند . توفى رحمه الله فى جمادى سنة ٢٩٠ هـ .
- (٦٢) هو الحافظ العلامة أبو بكر أحمد بن محمد بن هانى الإسكافي صاحب الإمام أحمد كان جليل القدر حافظاً وكان له تيقظ عجيب حتى قال يحيى بن معين وغيره: كان أحد أبويه جنى قال الذهبي : له كتاب نفيس في السنن يدل على إمامته وسعة حفظه توفى سنة ٢٧٣ هـ .
- (٦٣) هو الحافظ الثقة أبو على الشيبانى ابن عم الإمام أحمد وتلميذه كان ثقة ثبتاً توفى سنة ٢٧٣ هـ رحمه الله .
- (٦٤) هو الحافظ الحجة القاضى أبو بكر أحمد بن على بن سعيد المروزى مولى بني أمية ، كان من أوعية العلم وثقات المحدثين له تصانيف مفيدة ومسانيد ، ناب في القضاء=

<sup>=</sup> الإمام أحمد مثل هذا الكتاب توفى يوم الجمعة قبل الصلاة ليومين مضتا من سنة ٣١١ هـ رحمه الله . البداية (١١ / ١٥٩) .

<sup>(</sup>٥٩) هو محمد بن إسحاق بن خزيمة بن المغيرة بن صالح بن بكر السلمى الملقب بإمام الأثمة . كان بحراً من بحور العلم ، طاف البلاد ورحل إلى الآفاق في الحديث وطلب العلم . فكتب الكثير وصنف وجمع ، وكتابه الصحيح من أنفع الكتب وأجلها – عثر على نحو ربعه حققه الأستاذ محمد مصطفى الأعظمى – وهو من المجتهدين في دين الإسلام قال عن نفسه : ما قلدت أحداً منذ بلغت ست عشرة سنة. توفي سنة دين الإسلام قال عن نفسه : ما قلدت أحداً منذ بلغت ست عشرة سنة. توفي سنة ٣١١ هـ رضى الله عنه . البداية (١١ / ١٦٠) .

ولابن الله بن محمد الجعفى شيخ البخارى  $(^{7})$  ، وكتاب الرد على الجهمية لعبد الله بن محمد الجعفى شيخ البخارى  $(^{7})$  ، وكتاب خلق أفعال العباد لأبي عبد الله للبخارى  $(^{7})$  ، وكتاب نسعيد للبخارى  $(^{1})$  ، وكتاب الرد على الجهمية لعثان بن سعيد

<sup>=</sup> بدمشق ، وولى قضاء حمص ، عاش نحواً من تسعين سنة توفى سنة ٢٩٢ هـ , حمه الله .

<sup>(</sup>٦٥) هو الإمام الثبت سيد الحفاظ سليمان بن الأشعث بن إسحاق بن بشير بن شداد بن عمرو الأزدى السجستاني صاحب السنن ولد سنة ٢٠٢ هـ ومات سنة ٢٧٥ هـ .

<sup>(</sup>٦٦) هو الحافظ عديم النظير الثبت النحرير عبد الله بن محمد بن أبي شيبة إبراهيم بن عثمان العبسى مولاهم الكوفي صاحب المسند والمصنف وغير ذلك . قال الفلاس : ما رأيت أحفظ من أبي بكر بن أبي شيبة . وقال أبو عبيد : انتهى الحديث إلى أربعة فأبو بكر بن أبي شيبة أسردهم له ، وأحمد أفقهم فيه ، وابن معين أجمعهم له ، وابن المدينى أعلمهم به . توفي سنة ٣٣٥ هـ رحمه الله .

<sup>(</sup>٦٧) هو الحافظ الكبير أبو بكر أحمد بن عمرو بن النبيل أبي عاصم الشيبانى الزاهد قاضى أصبهان . قيل : ذهبت كتبه بالبصرة فى فتنة الزنج فأعاد من حفظه خمسين ألف حديث . وكان من مذهبه القول بالظاهر وترك القياس . مات سنة ٢٨٧ هـ رحمه الله وكتابه السنة مطبوع بتحقيق شيخنا الألبانى .

<sup>(</sup>٦٨) هو عبد الله بن محمد بن عبد الله بن جعفر بن اليمان بن أحنس بن حنيس الجعفى أبو جعفر البخارى الحافظ المعروف بالمسندى قال أحمد بن سيار: من المعروفين بالعدالة والصدق صاحب سنة عرف بالإتقان والضبط توفى رحمه الله فى ذى القعدة سنة تسع وعشرين ومائتين ( التهذيب ٦ / ٩) وذكر الدكتور أحمد بن سعد حمدان فى مقدمة تحقيقه لكتاب اللالكائى ص ٥٠٠ أن كتابه الرد على الجهمية لم يطبع.

<sup>(</sup>٦٩) هو شيخ الإسلام وإمام الحفاظ أبو عبد الله محمد بن إسماعيل بن إبراهيم بن المغيرة بن بردزبة الجعفى مولاهم البخارى صاحب الصحيح والتصانيف مولده فى شوال سنة ٥٠٠ هـ حفظ تصانيف ابن المبارك وهو صبى ، شدا وصنف وحدث وما فى وجهه شعرة ، وكان رأساً فى الذكاء رأساً فى العلم ، ورأساً فى الورع والعبادة . وكان يقول : أحفظ مائة ألف حديث صحيح . وأحفظ مائتي ألف حديث غير صحيح . قال ابن خزيمة : ما تحت أديم السماء أعلم بالحديث من البخارى . مات ليلة عيد=

الدارمی (۲۰۰). وكلام عبد العزيز المكي صاحب الحيدة في الرد على الجهمية (۲۰۱). وكلام نعيم بن حماد الخزاعي (۲۲۰)، وكلام الإمام أحمد بن حنبل (۲۰۰)، وإسحاق بن راهوية (۲۰۱)، [ ويحيى بن سعيد (۲۰۰)، ويحيى بن

- (٧٠) هو الحافظ عثمان بن سعيد بن خالد بن سعيد ، أبو سعيد الدارمي . ولد قبل المائتين بيسير وقيل سنة مائتين . كان واسع الرحلة طواف الأقاليم في طلب الحديث ولقى الكبار وكتابه الرد على الجهمية مطبوع أكثر من طبعة اثنتان للمكتب الإسلامي أحدهما بتحقيق الأستاذ الألباني وزهير الشاويش والأخرى لزهير وحده والثالثة طبع الدار السلفية بالكويت بتحقيق الأخ بدر البدر .
- (٧١) هو الإمام عبد العزيز بن يحيى عبد العزيز الكنانى المكى ينسب إليه كتاب (الحيدة) في مناظرته لبشر المريسي وكان يلقب بالفيل لدمامته ، قال الذهبي : لم يصح إسناد كتاب الحيدة إليه فكأنه وضع عليه فالله أعلم ! قلت : لكنه كتاب مليء بالعلم ، وبه إثبات المعتقد السلفي ودحض شبهات المعتزلة . وأثبت الخطيب المناظرة فقال : قدم بغداد في أيام المأمون وجرت بينه وبين بشر المريسي مناظرة في القرآن وهو صاحب كتاب الحيدة وكان من أهل العلم والفضل وله مصنفات عديدة وكان ممن تفقه للشافعي واشتهر بصحبته اه .
- (۷۲) هو الإمام الشهير أو عبد الله الخزاعي المروزي القرضي الأعور نزيل مصر . كان شديد الرد على الجهمية ، وكان يقول : كنت جهميا فلذلك عرفت كلامهم ، فلما طلبت الحديث علمت أن مآلهم إلى التعطيل توفي سنة ۲۱۸ هـ رحمه الله. تذكرة الحفاظ (۲ / ۲۰) .
- (٧٣) الإمام الفقيه الحافظ أبو عبد الله أحمد بن محمد بن حنبل إمام المذهب المشهور قال الشافعي : خرجت من بغداد وما خلفت بها أفقه ولا أورع ولا أزهد من أحمد بن حنبل توفى سنة ٢٤١ هـ قال ابن المديني : إن الله أيد هذا الدين بأبي بكر الصديق يوم الردة وبأحمد بن حنبل يوم المحنة . تذكرة الحفاظ (٢ / ٤٣١) .
- (٧٤) الإمام الحافظ أبو يعقوب إسحاق بن إبراهيم الحنظلي المروزى نزيل نيسابور وعالمها بل شيخ أهل المشرق يعرف بابن راهويه ولد سنة ١٦٦ هـ كان أعلم الناس قال أحمد : لا أعلم لإسحاق بالعراق نظيراً رحمه الله مات سنة ٢٣٨ هـ .
- (٧٥) هو : العلم سيد الحفاظ أبو سعيد التميمي مولاهم البصرى القطان ولد سنة ١٢٠ هـ=

<sup>=</sup> الفطر سنة ست وخمسين ومائتين تذكرة الحفاظ للذهبي باختصار وتصرف ( مرا المرا ا

يحيى النيسابورى (<sup>(۲۱)</sup>) ، وأمثالهم . وقبل : لعبد الله بن المبارك (<sup>(۲۷)</sup> وأمثاله ] وأشياء كثيرة .

وعندنا من الدلائل السمعية والعقلية ما لا يتسع هذا الموضع لذكره . وأنا أعلم أن المتكلمين [ النفاة ] لهم شبهات موجودة ، ولكن لا يمكن ذكرها في الفتوى ، فمن نظر فيها وأراد إبانة ما ذكروه من الشبه فإنه يسير .

وإذا كان أصل هذه المقالة - مقالة التعطيل والتأويل - مأخوذاً عن تلامذة المشركين والصابئين واليهود ، فكيف تطيب نفس مؤمن - بل نفس عاقل - أن يأخذ سبيل هؤلاء المغضوب عليهم أو الضالين (٢٠٠٠) ، ويدع

کان إمام أهل زمانه ، قال النسائی : أمناء الله علی حدیث رسول الله علی الله علی مالك وشعبة ویجیی والقطان . توفی فی صفر سنة ۲۹۸ هـ رحمه الله تذكرة الحفاظ (۱ / ۲۹۸) .
 (۷٦) هو : الإمام الحافظ شیخ نیسابور أبو زكریا التمیمی المنقری النیسابوری قال الحاکم : هو إمام عصره بلا مدافعة ولد سنة ۱۶۲ هـ وتوفی سنة ۲۲۲ هـ رحمه الله . التذكرة (۲ / ۲۰۵) .

<sup>(</sup>۷۷) هو الإمام الحافظ العلامة شيخ الإسلام فخر المجاهدين قدوة الزاهدين أبو عبد الرحمن الحنظلي مولاهم المروزي التركي الأب الخوارزمي الأم. التاجر السفار صاحب التصانيف النافعة والرحلات الشاسعة ولد سنة ١١٨ هـ وأفني عمره في الأسفار حاجاً وبجاهداً وتاجراً. قال الذهبي: وبالإجازة بيني وبينه ستة أنفس والله إني لأحبه في الله وأرجو الخير بحبه لما منحه الله من التقوى والعبادة والإخلاص والجهاد وسعة العلم والإتقان والمواساة والفتوة والصفات الحميدة. توفي سنة ١٨١ هـ رحمه الله تعالى . (٧٨) حسن: أخرج الترمذي (٣٩٥٢) من حديث طويل في قصة إسلام عدى بن حاتم رضي الله عنه ، (٤٩٥٤) عنه أيضاً مرفوعاً بلفظ: اليهود مغضوب عليهم والنصاري ضلًال . وأخرجه أحمد (٤/ ٨٧٨ – ٣٧٩) وابن حبان (١٧١٥) بطوله ، وأخرجه الطبرى في التفسير (١٩٤٤ ، ١٠٨٥) لكن فيه عباد بن حبيش وهو مقبول يعني عند الطبرى في التفسير (١٩٤٤ ، ٢٠٨٨) لكن فيه عباد بن حبيش وهو مقبول يعني عند المتابعة وإلا فالإسناد ضعيف . لكن له متابعة وشاهد ؛ فتابعه مرى بن قطرى عند الطبرى (١٩٥٥ ، ٢٠٩٩) ومرى مقبول أيضاً وشاهد عديث عبد الله بن شقيق أن رجلا=

سبيل الذين أنعم الله عليهم من النبيين، والصديقين، والشهداء، والصالحين ؟!

<sup>=</sup> أخرجه أحمد (٥ / ٣٢ – ٣٣ – ٧٧) والطبرى (٩٦ – ٩٩ – ٢١٠ – ٢١٣) وشاهد بسند حسن أخرجه ابن مردويه عن أبى ذر كما قال ابن حجر فى الفتح (٨ / ١٥٩) فالحديث لا ينزل عن مرتبة الحسن إن شاء الله تعالى .

## □ فَصـل □

ثم القول الشامل فى جميع هذا الباب: أن يوصف الله بما وصف به نفسه أو وصفه به رسوله ، وبما وصفه به السابقون ؛ الأولون لا يتجاوز القرآن والحديث .

قال الإمام أحمد رضي الله عنه : لا يوصف الله إلا بما وصف به نفسه ، أو وصفه به رسوله صلى الله عليه وسلم لا يتجاوز القرآن والحديث .

ومذهب السلف : أنهم يصفون الله بما وصف به نفسه ، وبما وصفه به رسوله من غير تحريف ولا تعطيل ، ومن غير تكييف ولا تمثيل ، ويُعلم أن ما وُصِف الله به من ذلك فهو حق ليس فيه لغز ولا أحاجي (٢٩٠) : بل معناه يُعرف من حيث يُعرف مقصود المتكلم بكلامه : [ لا سيما إذا كان المتكلم أعلم الخلق بما يقول ، وأفصح الخلق في بيان العلم ، وأفصح الخلق في البيان والتعريف ، والدلالة والإرشاد ] .

وهو سبحانه مع ذلك ليس كمثله شيء ، لا فى نفسه المقدسة المذكورة بأسمائه وصفاته ، ولا فى أفعاله ، فكما نتيقن أن الله سبحانه له ذات حقيقة ، وله أفعال حقيقة : فكذلك له صفات حقيقة وهو ليس كمثله شيء لا فى ذاته ، ولا فى صفاته ولا فى أفعاله ، وكل ما أوجب نقصاً أو حدوثاً فإن الله

<sup>(</sup>٧٩) اللغز : ميلك بالشيء عن وجهه ، والألغوزة بالضم ما يُعمَّى به . وجمعها ألغاز وألغز كلامه وفيه : عَمَّه مراده . انظر القاموس المحيط (٦٧٤) . وأما آحاج فقال فى القاموس المحيط (٢٣٤) : الحُجُجُ بضمتين : الطرق المُحَفَّرة ثم قال أحج: صلب وغرس أحج: أحق ثم قال: والتحاج التخاصم اهـ. والمعنى الذي أراده المؤلف رحمه الله أن ما فى الكتاب والسنة من صفات الله جل وعلا هي على حقيقتها .

منزه عنه حقيقة ، فإنه سبحانه مستحق للكمال الذي لا غاية فوقه . ويمتنع عليه الحدوث لامتناع العدم عليه ، واستلزام الحدوث سابقة العدم ؛ ولافتقار المحدث إلى محدِث ، ولوجوب وجوده بنفسه سبحانه وتعالى .

ومذهب السلف بين التعطيل والتمثيل ، فلا يمثلون صفات الله بصفات خلقه ، كما لا يمثلون ذاته بذات خلقه ، ولا ينفون عنه ما وصف به نفسه ، أو وصفه به رسوله : فيعطلوا أسماءه الحسنى ، وصفاته العلى ويحرفوا الكلم عن مواضعه ، ويلحدوا في أسماء الله وآياته .

وكل واحد من فريقي ، التعطيل والتمثيل: فهو جامع بين التعطيل والتمثيل. أما المعطلون فإنهم لم يفهموا من أسماء الله وصفاته إلا ما هو اللائق بالمخلوق ، ثم شرعوا في نفي تلك المفهومات ؛ فقد جمعوا بين التعطيل والتمثيل ، مثلوا أولا وعطلوا آخراً ، وهذا تشبيه وتمثيل منهم للمفهوم من أسمائه وصفاته بالمفهوم من أسماء خلقه وصفاتهم ، وتعطيل لما يستحقه هو سبحانه من الأسماء والصفات اللائقة بالله سبحانه وتعالى .

فإنه إذا قال القائل: لو كان الله فوق العرش للزم إما أن يكون أكبر من العرش أو أصغر أو مساويا، وكل ذلك من المحال ، ونحو ذلك من الكلام: فإنه لم يفهم من كون الله على العرش إلا ما يثبت لأي جسم كان على أي جسم كان . وهذا اللازم تابع لهذا المفهوم . أما استواء يليق بجلال الله تعالى ويختص به فلا يلزمه شيء من اللوازم الباطلة ، التي يجب نفيها . كما يلزم من سائر الأجسام ، وصار هذا مثل قول الممثل : إذا كان للعالم صانع . فإما أن يكون جوهراً أو عرضاً ( . ) وكلاهما محال : إذ لا يعقل موجود

<sup>(</sup>۸۰) الجوهر عند المناطقة: هو الغني عن المحل أى الموجود لا في موضوع. وقيل: ما يقوم بنفسه (تسهيل المنطق) ص ٢٦ تأليف فضيلة الشيخ عبد الكريم بن مراد الأثرى.

والعرض عند المناطقة : هو الموجود فى موضوع ، والموضوع هو المحل المستغنى عن الحالِّ فيه . وقيل: هو ما يقوم بغيره . المصدر السابق نفس الصفحة .

إلا هذان . أو قوله : إذا كان مستوياً على العرش فهو مماثل لاستواء الإنسان على السرير أو الفلك : إذ لا يعلم الاستواء إلا هكذا فإن كليهما مُثَّل وكليهما عَطَّل حقيقة ما وصف الله به نفسه ، وامتاز الأول بتعطيل كل اسم للاستواء الحقيقي ، وامتاز الثانى بإثبات استواء هو من خصائص المخلوقين (١١٠).

والقول الفاصل : هو ما عليه الأمة الوسط ؛ من أن الله مستو على عرشه استواء يليق بجلاله ، ويختص به فكما أنه موصوف بأنه بكل شيء عليم . وعلى كل شيء قدير ، وأنه سميع بصير ، ونحو ذلك .

ولا يجوز أن يثبت للعلم والقدرة خصائص الأعراض التى لعلم المخلوقين وقدرهم ، وكذلك هو سبحانه فوق العرش . ولا يثبت لفوقيته خصائص فوقية المخلوق على المخلوق ولوازمها .

واعلم أنه ليس فى العقل الصريح ولا فى شيء من النقل الصحيح ما يوجب مخالفة الطريق السلفية أصلا: لكن هذا الموضع لا يتسع للجواب عن الشبهات الواردة على الحق. فمن كان فى قلبه شبهة وأحبَّ حلها فذلك سهل يسير.

ثم المخالفون للكتاب والسنة وسلف الأمة – من المتأولين لهذا الباب – في أمر مريج (٨٢) فإن من أنكر الرؤية يزعم أن العقل يحيلها . وأنه مضطر

<sup>(</sup>٨١) كلمة استوى وردت في القرآن على ثلاثة معانى : الأولى : لا تعدى بالحرف فيكون معناها ، الكمال والتمام كما في قوله عن موسى ﴿ ولما بلغ أشده واستوى ﴾ والثانية : إذا عديت بـ (على ) فتكون بمعنى (علا ) و ( ارتفع ) كقوله تعالى : ﴿ الرحمن على العرش استوى ﴾ وقوله : ﴿ لتستووا على ظهوره ﴾ والثالث : كما إذا عديت بـ (إلى ) تكون بمعنى (قصد ) كما في قوله تعالى : ﴿ ثم استوى إلى السماء ﴾ باختصار من (تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان ) للعلامة عبد الرحمن بن ناصر السعدى ص ٦٩ ط إدارة البحوث والإفتاء بالرياض .

<sup>(</sup>۸۲) مریج : أی مختلط مختار الصحاح (٦٢٠) .

فيها إلى التأويل. ومن يُحيل أن لله علما وقدرة. وأن يكون كلامه غير مخلوق ونحو ذلك يقول: أن العقل أحال ذلك فاضطر إلى التأويل: بل من ينكر حقيقة حشر الأجساد والأكل والشرب الحقيقي في الجنة: يزعم أن العقل أحال ذلك وأنه مضطر إلى التأويل، ومن يزعم أن الله ليس فوق العرش: يزعم أن العقل أحال ذلك وأنه مضطر إلى التأويل.

ويكفيك دليلا على فساد قول هؤلاء: أنه ليس لواحد منهم قاعدة مستمرة فيما يحيله العقل ، بل منهم من يزعم أن العقل جوز أو أوجب ما يدعى الآخر أن العقل أحاله .

فياليت شعري بأي عقل يوزن الكتاب والسنة !؟ فرضى الله عن الإمام مالك بن أنس حيث قال : « أو كلما جاءنا رجل أجدل من رجل تركنا ما جاء به جبريل إلى محمد صلى الله عليه وسلم لجدل هؤلاء »(٨٣).

وكل من هؤلاء تخصوم بما خصم به الآخر وهو من وجوه :-

- ( أحدها ) بيان أن العقل لا يُحيل ذلك .
- ( والثانى ) أن النصوص الورادة لا تحتمل التأويل .

( الثالث ) أن عامة هذه الأمور قد عُلم أن الرسول الله صلى الله عليه وسلم جاء بها بالاضطرار ، كما أنه جاء بالصلوات الخمس ، وصوم شهر رمضان : فالتأويل الذي يحيلها عن هذا بمنزلة تأويلات القرامطة والباطنية . في الحج والصلاة والصوم وسائر ما جاءت به النبوات (١٠٠٠).

<sup>(</sup>٨٣) أخرجه اللالكائي في شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة (٢٩٤) بقصة نصها : جاء رجل إلى مالك بن أنس فسأله فقال : قال رسول الله عَلَيْكُ كذا . فقال : أرأيت لو كان كذا ؟ قال مالك : ﴿ فليحذر الذين يخالفون عن أمره أن تصيبهم فتنة أو يصيبهم عذاب أليم ﴾ قال : فقال مالك : فذكرها ا هـ .

<sup>(</sup>٨٤) تتأول طائفة النصيرية ( الصلوات الخمس ) بمعرفة أسرارهم ، ( والصيام المفروض )=

(الرابع) أن يبين أن العقل الصريح يوافق ما جاءت به النصوص: وإن كان في النصوص من التفصيل ما يعجز العقل عن درك تفصيله. وإنما عقله مجملاً إلى غير ذلك من الوجوه. على أن الأساطين من هؤلاء الفحول: معترفون بأن العقل لا سبيل له إلى اليقين في عامة المطالب الإلهية.

وإذا كان هكذا فالواجب تلقي علم ذلك من النبوات . على ما هو عليه . ومن المعلوم للمؤمنين أن الله تعالى بعث محمداً صلى الله عليه وسلم بالهدى ودين الحق ؛ ليظهره على الدين كله وكفى بالله شهيداً ، وأنه بين للناس ما أحبرهم به من أمور الإيمان بالله واليوم الآخر .

والإيمان بالله واليوم الآخر: يتضمن الإيمان بالمبدأ والمعاد، وهو الإيمان بالحلق وبالبعث، كما جمع بينهما في قوله تعالى: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ عَالَى اللَّهِ وَبِالْمَدُومِ الْآخِرُ وَمَاهُم بِمُؤْمِنِينَ ﴾ [البقرة: ٨] وقال تعالى: ﴿ مَّا خَلْقُكُمْ وَلَا بَعْنُكُمْ إِلَا كَنَفْسُ وَ حِدَةٍ ﴾ [لقمان: ٢٨] وقال تعالى: ﴿ وَهُوا لَذِي يَبْدُو أَا لَهُ عَلَى لَهُ عَلَى لَسَان وَهُوا لَذِي يَبْدُو أَا لَهُ عَلَى لَهُ عَلَى الله على لسان رسوله صلى الله عليه وسلم من أمر الإيمان بالله واليوم الآخر ما هدى الله به عباده وكشف به مراده.

ومعلوم للمؤمنين: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم أعلم من غيره بذلك . وأنصح للأمة من غيره . وأفصح من غيره عبارة وبياناً بل هو أعلم الخلق بذلك وأنصح الخلق للأمة . وأفصحهم ، فقد اجتمع في حقه كال العلم والقدرة والإرادة .

بكتان أسرارهم ، (وحج البيت العتيق) بزيارة شيوخهم ، (وأن يدا أبى لهب) هما
 أبو بكر وعمر وأن النبأ العظيم والإمام المبين هو على بن أبى طالب ، ولهم فى معاداة
 الإسلام وأهله وقائع مشهورة وكتب مصنفة اهـ. من مجموع الفتاوى (٣٥ / ٥٠ / ١٥٠ )
 بتصرف بسيط .

ومعلوم أن المتكلم . أو الفاعل . إذا كمل علمه وقدرته وإرادته : كمل كلامه وفعله ، وإنما يدخل النقص إما من نقص علمه . وإما من عجزه عن بيان علمه . وإما لعدم إرادته البيان .

والرسول هو الغاية في كال العلم. والغاية في كال إرادة البلاغ المبين، والغاية في قدرته على البلاغ المبين – ومع وجود القدرة التامة، والإرداة الجازمة: يجب وجود المراد، فعُلم قطعاً أن ما بينه من أمر الإيمان بالله واليوم الآخر: حصل به مراده من البيان، وما أراده من البيان فهو مطابق لعلمه، وعلمه بذلك أكمل العلوم. فكل من ظن أن غير الرسول أعلم بهذا منه، أو أحرص على هدى الخلق منه: فهو من الملحدين لا من المؤمنين.

والصحابة والتابعون لهم بإحسان ومن سلك سبيل السلف هم في هذا الباب : على الاستقامة .

وأما المنحرفون عن طريقهم : فهم « ثلاث طوائف » : أهل التخييل . وأهل التجهيل .

( فأهل التخييل ) : هم المتفلسفة ومن سلك سبيلهم ، من متكلم ومتصوف . فإنهم يقولون : إن ما ذكره الرسول من أمر الإيمان بالله واليوم الآخر إنما هو تخييل للحقائق لينتفع به الجمهور . لا أنه بين به الحق ، ولا هدى به الخلق . ولا أوضح به الحقائق .

ثم هم على قسمين: منهم من يقول: إن الرسول لم يعلم الحقائق على ما هي عليه . ويقولون: إن من الفلاسفة الإلهية مَن عَلِمَها . وكذلك من الأشخاص الذين يسمونهم أولياء مَن عَلِمَها ، ويزعمون أن من الفلاسفة أو الأولياء من هو أعلم بالله واليوم الآخر من المرسلين . وهذه مقالة غلاة الملحدين من الفلاسفة والباطنية: باطنية الشيعة وباطنية الصوفية .

ومنهم (٥٠٥) من يقول: بل الرسول عَلِمَها لكن لم يُبَيِّنُها ، وإنما تكلم بما يناقضها ، وأراد من الخلق فهم ما يناقضها: لأن مصلحة الخلق في هذه الاعتقادات التي لا تطابق الحق .

ويقول هؤلاء: يجب على الرسول أن يدعو الناس إلى اعتقاد التجسيم مع أنه باطل ، وإلى اعتقاد معاد الأبدان مع أنه باطل ، ويخبرهم بأن أهل الجنة يأكلون ويشربون مع أن ذلك باطل . قالوا : لأنه لا يمكن دعوة الخلق إلا بهذه الطريقة التي تتضمن الكذب لمصلحة العباد . فهذا قول هؤلاء في نصوص الإيمان بالله واليوم الآخر .

( وأما الأعمال ) فمنهم من يقرها ، ومنهم من يجريها ، هذا المجرى . ويقول : إنما يؤمر بها بعض الناس دون بعض ، ويؤمر به العامة دون الخاصة ، فهذه طريقة الباطنية الملاحدة . والإسماعيلية ونحوهم (٨٦) .

( وأما أهل التأويل ) فيقولون : إن النصوص الواردة فى الصفات لم يقصد بها الرسول أن يعتقد الناس الباطل . ولكن قصد بها معانى : ولم يبين لهم تلك المعانى . ولا دلهم عليها : ولكن أراد أن ينظروا فيعرفوا الحق بعقولهم . ثم يجتهدوا فى صرف النصوص عن مدلولها ، ومقصوده امتحانهم

<sup>(</sup>٨٥) يعنى أهل التخييل من المتكلمين ومتصوفة ومتفقهة .

<sup>(</sup>٨٦) الإسماعيلية: هي طائفة باطنية تدعى نسبتها إلى إسماعيل بن جعفر الصادق أو ابنه محمد بن إسماعيل. وهم مثل النصيرية في تأويلهم للعبادات انظر التعليق (٨٤). وبالنسبة للأسماء والصفات يقول مصطفى غالب في كتابه (تاريخ الدعوة الإسماعيلية) ص ٤١ ط دار الأندلس: ومن جهة ثانية نرى الإسماعيلية يجردون الله من كل صفة، وينزهونه التنزيه كله وينفون عنه جميع ما يليق بمبدعاته التي هي الأعيان الروحانية ومخلوقاته التي هي الصور الجسمانية - هي الأسماء والصفات، ويعتبرون نفي المعرفة، هي حقيقة المعرفة، وسلب الصفات هو نهاية الصفة ا هـ. وقاله وهو يمتدحهم لعنه الله.

وتكليفهم ، وإتعاب أذهانهم وعقولهم فى أن يصرفوا كلامه عن مدلوله ومقتضاه ، ويعرفوا الحق من غير جهته ، وهذا قول المتكلمة الجهمية والمعتزلة ، ومن دخل معهم فى شيء من ذلك .

والذين قصدنا الرد عليهم في هذه الفتيا: هم هؤلاء: إذ كان نفور الناس عن الأولين مشهوراً ، بخلاف هؤلاء فإنهم تظاهروا بنصر السنة في مواضع كثيرة ، وهم – في الحقيقة – لا للإسلام نصروا ، ولا للفلاسفة كسروا ؛ لكن أولئك الفلاسفة ألزموهم في نصوص المعاد نظير ما ادعوه في نصوص الكن أولئك الفلاسفة ألزموهم في نصوص المعاد نظير ما ادعوه في نصوص الصفات . فقالوا لهم : نحن نعلم بالاضطرار أن الرسل جاءت بمعاد الأبدان ، وقد علمنا فساد الشبه المانعة منه .

وأهل السنة يقولون لهم : ونحن نعلم بالاضطرار أن الرسل جاءت بإثبات الصفات . ونصوص الصفات في الكتب الإلهية : أكثر وأعظم من نصوص المعاد . ويقولون لهم : معلوم أن مشركي العرب وغيرهم كانوا ينكرون المعاد ، وقد أنكروه على الرسول ، وناظروه عليه : بخلاف الصفات فإنه لم ينكر شيئاً منها أحد من العرب .

فعلم أن إقرار العقول بالصفات: أعظم من إقرارها بالمعاد. وأن إنكار المعاد أعظم من إنكار الصفات. فكيف يجوز مع هذا أن يكون ما أخبر به من الصفات ليس كما أخبر به . وما أخبر به من المعاد هو على ما أخبر به ؟!

وأيضاً: فقد علم أنه صلى الله عليه وسلم قد ذم أهل الكتاب على ما حرفوه وبدلوه ، ومعلوم أن التوراة مملوءة من ذكر الصفات . فلو كان هذا مما حُرِّف وبِّدلَ لكان إنكار ذلك عليهم أولى . فكيف وكانوا إذا ذكروا بين يديه الصفات يضحك تعجباً مهم وتصديقاً لها(١٨٠) ؟! ولم يعبهم قط بما

<sup>(</sup>۸۷) صحیح: أخرجه البخاری (۸۷۱) ۱۹۲۵، ۷۲۱۵، ۷۲۱۵، ۷۲۱۵) و (۸۷) و مسلم (۲۷۸۱) و الترمذی (۳۲۳۸) و بنحوه (۳۲۳۸) و الزیادة الموقوفة (۳۲۳۹)

تعيب النفاة أهل الإِثبات ، مثل لفظ التجسيم والتشبيه ونحو ذلك : بل عابهم بقولهم : ﴿ يَدُاللَّهُ مَغْلُولَةً ﴾ [ المائدة : ٦٤ ] وقولهم : ﴿ إِنَّ اللَّهَ فَقِيرٌ وَنَحْنُ أَغْنِياً ﴾ [ آل عمران : ١٨١] وقولهم : إنه استراح لما خلق السموات والأرض فقال تعالى : ﴿ وَلَقَدْخَلَقْنَا السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ وَمَابَيْنَهُمَا فِي سِنَّةٍ أَيَّا مِومَا مَسّنَا مِن لَّغُوبٍ ﴾ [ ق : ٣٨ ] .

والتوراة مملوءة من الصفات المطابقة للصفات المذكورة في القرآن والحديث وليس فيها تصريح بالمعاد كا في القرآن . فإذا جاز أن تتأول الصفات التي اتفق عليها الكتابان فتأويل المعاد الذي انفرد به أحدهما أولى ، والثاني مما يعلم بالاضطرار من دين الرسول أنه باطل فالأول أولى بالبطلان .

( وأما الصنف الثالث ) وهم « أهل التجهيل » فهم كثير من المنتسيبن إلى السنة . واتّباع السلف . يقولون : إن الرسول صلى الله عليه وسلم لم يعرف معانى ما أنزل الله إليه من آيات الصفات . ولا جبريل يعرف معانى الآيات ، ولا السابقون الأولون عرفوا ذلك .

وابن أبي عاصم في السنة (٥٤١ – ٥٤٥) والبيهقي في الأسماء (ص ٣٣٤) وأحمد في المسند (١ / ٤٢٩ ، ٤٥٧) والآجرى في الشريعة (ص ٣١٨ ، ٣١٩) وابن خزيمة في التوحيد (١٠٦ – ١٠٦) ولفظه عن ابن مسعود رضى الله عنه أن يهودياً جاء إلى النبي عَلَيْكُ فقال: يا محمد: إن الله يمسك السموات على إصبع ، والجبال على إصبع والشجر على إصبع ، والخلائق على إصبع ثم يقول: أنا الله – فضحك رسول الله عَلَيْكُ حتى بدت نواجذه ، ثم قرأ هوما قدروا الله حق قدره ﴾ وفي رواية قال ابن مسعود رضى الله عنه فضحك رسول الله عَلَيْكُ تعجباً وتصديقاً . ا هـ .

قلت: وقد جعل بعضهم أن هذا الحديث من قول اليهودى ، واليهود مجسمة ، فجعل يصف ربه بهذه الصفة مجسماً ، وقالوا فى قول عبد الله رضى الله عنه أنه موقوف عليه . ونحن نقول لأمثال هؤلاء إن الحديث موصول كما قطع به الحافط فى الفتح (١٣ / ٣٦٧) ووصله مسلم والنبى عليه لا يضحك من الكفر بربه – وهل التجسيم إلا كفر بالله تعالى ؟ – ثم نقول أيضاً إن هذه الصفة ؛ ألا وهى صفة الأصابع قد جاءت فى غير ما حديث عن رسول الله عليه وانظر التعليق رقم (١) والله أعلم .

وكذلك قولهم في أحاديث الصفات: إن معناها لا يعلمه إلا الله: مع أن الرسول تكلم بها ابتداء. فعلى قولهم تكلم بكلام لا يعرف معناه.

وهؤلاء يظنون أنهم اتبعوا قوله تعالى : ﴿ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ ۚ إِلَّا اللَّهُ ﴾ [آل عمران : ٧] . فإنَّ وَقْفَ أكثر السلف على قوله : ﴿ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ ۚ إِلَّا اللَّهُ ﴾ [آل عمران : ٧] . وهو وقف صحيح ، ثم فرقوا بين معنى الكلام وتفسيره : وبين ( التأويل ) الذي انفرد الله تعالى بعلمه : وظنوا أن التأويل في كلام الله تعالى هو ( التأويل ) المذكور في كلام المتأخرين ، وغلطوا في ذلك .

فإن لفظ « التأويل » يراد به ثلاثة معان :

« والتأويل » فى اصطلاح كثير من المتأخرين هو : صرف اللفظ عن الاحتمال الراجح إلى الاحتمال المرجوح لدليل يقترن بذلك ، فلا يكون معنى اللفظ الموافق لدلالة ظاهرة تأويلاً على اصطلاح هؤلاء : وظنوا أن مراد الله تعالى بلفظ التأويل ذلك ، وأن للنصوص تأويلا يخالف مدلولها لا يعلمه إلا الله أو يعلمه المتأولون .

ثم كثير من هؤلاء يقولون: تجرى على ظاهرها. فظاهرها مراد مع قولهم: إن لها تأويلا بهذا المعنى لا يعلمه إلا الله. وهذا تناقض وقع فيه كثير من هؤلاء المنتسبين إلى السنة: من أصحاب «الأئمة الأربعة» وغيرهم.

( والمعنى الثانى ) « أن التأويل » هو تفسير الكلام – سواء وافق ظاهره أو لم يوافقه – وهذا هو « التأويل » فى اصطلاح جمهور المفسرين ، وغيرهم . وهذا « التأويل » يعلمه الراسخون فى العلم . وهو موافق لوقف من السلف على قوله : ﴿ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ ۖ إِلَّا اللَّهُ وَالرّ سِخُونَ فِي الْعِلْمِ ﴾ [ آل عمران : ٧ ] كا نقل ذلك عن ابن عباس ، ومجاهد ومحمد بن

جعفر بن الزبير ، ومحمد بن إسحاق ، وابن قتيبة وغيرهم ، وكلا القولين حق باعتبار . كما قد بسطناه في موضع آخر ؛ ولهذا نقل عن ابن عباس هذا وهذا ، وكلاهما حق (٨٨) .

(والمعنى الثالث) أن التأويل هو الحقيقة التي يؤول الكلام إليها – وإن وافقت ظاهره – فتأويل ما أخبر الله به في الجنة – من الأكل والشرب واللباس والنكاح وقيام الساعة وغير ذلك – هو الحقائق الموجودة أنفسها ؛ لا ما يتصور من معانيها في الأذهان ، ويعبر عنه باللسان ، وهذا هو «التأويل » في لغة القرآن، كما قال تعالى عن يوسف أنه قال : ﴿يَا أَبِتَ هَلَا اللهُ وَيَلُم مِن قَبْلُ قَدْ جَعَلَها رَبِي حَقًا ﴿ [ يوسف : ١٠٠ ] وقال تعالى : ﴿ مَلْ يَنْظُرُونَ إِلَا تَأْوِيلُهُ مِن قَبْلُ قَدْ جَعَلَها رَبِي حَقًا ﴿ [ يوسف : ١٠٠ ] وقال تعالى : ﴿ مَلْ يَنْظُرُونَ إِلَا تَأْوِيلُهُ مِن قَبْلُ قَدْ جَعَلَها وَ يَهُ وَلَا يَعْلَى اللهِ وَالْمَوْمِ مِن قَبْلُ قَدْ جَعَلَها وَ إِلَا اللهِ وَالْمَوْمِ اللهِ وَالْمَوْمُ اللهِ وَالْمَوْمُ اللهِ وَالْمَوْمُ اللهُ وَالْمَوْمُ اللهِ وَالْمَوْمُ اللهُ وَالْمَوْمُ اللهِ وَالْمَوْمُ اللهُ وَالْمَوْمُ اللهُ وَالْمَوْمُ اللهُ وَالْمَوْمُ اللهُ وَالْمَوْمُ اللهُ وَالْمَوْمُ اللهُ وَالْمُومُ وَالْمُوالِمُومُ وَالْمُومُ وَالْمُومُ وَالْمُومُ وَالْمُومُ وَالْمُومُ و

وهذا التأويل هو الذي لا يعلمه إلا الله .

<sup>(</sup>۸۸) ذكر إمام المفسرين ابن جرير الطبرى فى تفسيره هذه الآثار وهى كا يلى :-عن ابن عباس أنه قال : أنا ممن يعلم تأويله رقم (٦٦٣٢) .

وعن مجاهد : « والراسخون في العلم » يعلمون تأويله ويقولون : « آمنابه » رقم (٦٦٣٤) ، (٦٦٣٤) .

وعن محمد بن جعفر بن الزبير : « وما يعلم تأويله » الذى أراد ، وما أراد إلا الله والراسخون فى العلم يقولون آمنا به كل من عند ربنا » فكيف يختلف ، وهو قول واحد من رب واحد رقم (٦٦٣٦) .

أما قول محمد بن إسحاق وابن قتيبة فليس في الطبري .

وأما قول ابن عباس الآخر ففي الطبرى برقم (٦٦٢٧) كان ابن عباس يقول : «وما يعلم تأويله إلا الله » ويقول الراسخون في العلم آمنا به ا.هـ .

وتأويل « الصفات » هو الحقيقة التي انفرد الله تعالى بعلمها ، وهو الكيف المجهول الذي قال فيه السلف – كالك وغيره – : الاستواء معلوم ، والكيف مجهول (^^^) : فالاستواء معلوم – يُعلم معناه ويُفَسر ويُترجم بلغة أخرى [ وهو من التأويل الذي يعلمه الراسخون في العلم ] وأما كيفية ذلك الاستواء فهو التأويل الذي لا يعلمه إلا الله تعالى .

وقد رُوى عن ابن عباس ما ذكره عبد الرزاق وغيره في تفسيرهم عنه أنه قال: تفسير القرآن على أربعة أوجه: -

تفسير تعرفه العرب من كلامها ، وتفسير لا يعذر أحد بجهالته ، وتفسير يعلمه العلماء ، وتفسير لا يعلمه إلا الله عز وجل ، فمن ادعى علمه فهو كاذب .

وهذا كما قال تعالى : ﴿ فَلَا تَعْلَمُ نَفْسُمّاۤ أُخْفِى لَهُم مِّن قُرَّةٍ أَعُيْنٍ جَزَآءً وَهَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [السجدة : ١٧] . وقال النبي صلى الله عليه وسلم يقول الله تعالى : « أعددت لعبادي الصالحين ما لا عين رأت ، ولا أذن سمعت ، ولا خطر على قلب بشر » (٩٠٠) .

<sup>(</sup>۸۹) إسناده جيد: أخرجه اللالكائي (٦٦٤) والبيهقي في الأسماء والصفات (ص ٤٠٨) وفي الاعتقاد (ص ١١٦) والبغوى في شرح السنة (١ / ١٧) بدون سند والذهبي في العلو كما في المختصر (١٣٢) والدارمي في الرد على الجهمية (ص ٣٢) وجود الحافظ في الفتح (٣ / ٤٠٦ ، ٤٠٠) إسناده فقال: وأخرج البيهقي بسند جيد عن عبد الله بن وهب فذكره قلت: هذا السند في كتابه الأسماء والصفات (ص ٤٠٨) وفي سنده رشدين بن سعد وهو ضعيف لكن للأثر طرق يتقوى بها .

<sup>(</sup>٩٠) صحيح: أخرجه البخارى (٣٢٤٤، ٣٧٤٥، ٤٧٨٠، ٢٧٤٥) عن أبي هريرة رقصى الله عنه ومسلم (٢٨٢٤) والترمذى (٣١٩٧) وأحمد (٢ / ٣١٢، ٤٣٨، ٤٣٨، وفي وقاع أبو نعيم الأصبهاني في صفة الجنة (١٠٩ – ١١٨) والبغوى في شرح السنة (٤٣٧٢) والنسائي في الكبرى كما في تحفة الأشراف (١١١ / ٧) وابن أبي شيبة في المصنف (٢٣٧٢) وعبد الرزاق في المصنف

وكذلك علم وقت الساعة ونحو ذلك ، فهذا من التأويل الذي لا يعلمه إلا الله تعالى .

وإن كنا نفهم معاني ما خوطبنا به ، ونفهم من الكلام ما قصد إفهامنا إياه ، كما قال تعالى : ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَقْفَالُهَا ﴾ إياه ، كما قال تعالى : ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُواْ ٱلْقُولَ ﴾ [ المؤمنون : ٦٨ ] . فأمر بتدبر القرآن كله لا بتدبر بعضه .

وقال أبو عبد الرحمن السلمي : حدثنا الذين كانوا يُقرئوننا القرآن : عثمان ابن عفان . وعبد الله بن مسعود ، وغيرهما أنهم كانوا إذا تعلموا من النبى صلى الله عليه وسلم عشر آيات لم يتجاوزوها حتى يتعلموا ما فيها من العلم والعمل . قالوا : فتعلمنا القرآن والعلم والعمل جميعاً .

وقال مجاهد: عرضت المصحف على ابن عباس رضي الله عنهما من فاتحته إلى خاتمته ، أوقفه عند كل آية وأسأله عنها .

وقال الشعبى: ما ابتدع أحد بدعة إلا وفى كتاب الله بيانها ، وقال مسروق : ما نسأل أصحاب محمد عن شيء إلا وعلمه فى القرآن ، ولكن عِلْمَنا قَصُرَ عنه .

وهذا باب واسع قد بسط في موضعه.

والمقصود هنا: التنبيه على أصول « المقالات الفاسدة » التى أوجبت الضلال ، فى باب العلم والإيمان بما جاء به الرسول صلى الله عليه وسلم ، وأن من جعل الرسول غير عالم بمعانى القرآن الذى أنزل إليه ، ولا جبريل جعله غير عالم بالسمعيات ولم يجعل القرآن هدى ولا بياناً للناس .

<sup>= (</sup>۲۰۸۷٤) عن أبي هريرة ٠

ثم هؤلاء ينكرون العقليات في هذا الباب بالكلية ، فلا يجعلون عند الرسول وأمته في « باب معرفة الله عز وجل » لا علوماً عقلية ولا سمعية ؛ وهم قد شاركوا الملاحدة من وجوه متعددة . وهم مخطئون فيما نسبوه إلى الرسول صلى الله عليه وسلم ، وإلى السلف من الجهل ، كما أخطأ في ذلك أهل التحريف ، والتأويلات الفاسدة ، وسائر أصناف الملاحدة .

## □ ('')( فَصل ) □

ونحن نذكر من «ألفاظ السلف » بأعيانها « وأعيان من نقل مذهبهم » [ إلى غير ذلك من الوجوه ] بحسب ما يحتمله هذا الموضع – ما يعلم به مذهبهم .

روى أبو بكر البيهقى فى « الأسماء والصفات » بإسناد صحيح . عن الأوزاعى قال : كنا - والتابعون متوافرون - نقول : إن الله - تعالى ذكره - فوق عرشه ونؤمن بما وردت فيه السنة من صفاته (٩٢) .

فقد حكى الأوزاعى – وهو أحد « الأئمة الأربعة » في عصر تابعى التابعين : الذين هم « مالك » $^{(97)}$  إمام أهل الحجاز و « الأوزاعى » $^{(98)}$  إمام

<sup>(</sup>٩١) العنوان من صنع المحقق .

<sup>(</sup>٩٢) الأسماء والصفات للبيهقى (ص ٤٠٧ - ٤٠٨) وتذكرة الحفاظ للذهبى () ( ٩٢) ١٨١ - ١٨١) وقال الذهبى: هذا إسناد صحيح.

<sup>(</sup>٩٣) هو الإمام: مالك بن أنس بن مالك بن أبى عامر بن عمرو بن الحارث الحافظ الفقيه أبو عبد الله الأصبحى المدنى إمام دار الهجرة وهو غنى عن التعريف توفى رحمه الله سنة ١٧٩ هـ .

<sup>(</sup>٩٤) هو الإمام عبد الرحمن بن عمرو بن محمد الدمشقى الحافظ ولد سنة ثمان وثمانين كان فاضلاً مجتهداً فى العبادة ، كان يحيى الليل صلاة وقرآناً وبكاءً قال الوليد بن يزيد: ولد ببعلبك ورنى يتيما فقيراً فى حجر أمه ، يعجز الملوك أن تؤدب أو لادها أدبه فى نفسه . ذكرله الذهبي فى تذكره الحفاظ (١/ ١٨٠ – ١٨١) قصته مع عبد الله بن على عم السفاح العباس وقولته له كلمة الحق فلولا التطويل لسردها ليعلم عظمة هذا الإمام رحمه الله توفى سنة ١٥٧ هـ .

أهل الشام و « الليث » (٩٥٠) إمام أهل مصر و « الثورى » (٩٦٠) إمام أهل العراق – حكى شهرة القول في زمان التابعين بالإيمان بأن الله تعالى فوق العرش ، وبصفاته السمعية .

وإنما قال الأوزاعي هذا بعد ظهور مذهب جهم المنكِر لكون الله فوق عرشه ، والنافي لصفاته : لِيَعرِف الناس أن مذهب السلف كان بخلاف هذا .

وروى أبو بكر الخلال في «كتاب السنة » عن الأوزاعي قال: سئل مكحول والزهري عن تفسير الأحاديث فقال: – أُمِرُّوها كما جاءت.

ورَوى أيضاً عن الوليد بن مسلم قال: سألت مالك بن أنس، وسفيان الثوري، والليث بن سعد والأوزاعي: عن الأخبار التي جاءت في الصفات. فقالوا: أمِرُّوها كما جاءت. وفي رواية: فقالوا أمِرُّوها كما جاءت بلا كيف.

فقولهم - رضى الله عنهم - « أمروها كما جاءت » رد على المعطلة ،

<sup>(</sup>٩٥) هو شيخ الديار المصرية وعالمها ورئيسها أبو الحارث الفهمى مولاهم الأصبهانى الأصل المصرى قال الشافعى رحمه الله هو أفقة من مالك إلا أن أصحابه لم يقوموا به . وقال أيضاً : كان أتبع للأثر من مالك . وقال يحيى بن بكير هو أفقه من مالك لكن الحظوظ لمالك . كان كريماً قال محمد بن رمح : كان دخل الليث في السنة ثمانين ألف دينار فما أوجب الله عليه زكاة قط توفي رحمه الله سنة سبع أو ثمان وستين ومائة .

<sup>(</sup>٩٦) هو: سيد الحفاظ أبو عبد الله سفيان بن سعيد بن مسروق الثورى الفقيه قال شعبة ويحيى بن معين وجماعة سفيان أمير المؤمنين في الحديث. وقال ابن المبارك: كتبت عن ألف ومائة شيخ ما فيهم أفضل من سفيان. وكان شعبة يقول: سفيان أحفط منى . كان يقول: العالم طبيب الدين والدرهم داء الدين فإذا اجتر الطبيب الداء إليه متى يداوى غيره ويقول أيضاً: ما من عمل أفضل من طلب الحديث إذا صحت النية فيه . ولد سنة ٩٧ هـ وتوفى في شعبان سنة ١٦١ هـ رحمه الله .

وقولهم: « بلا كيف » رد على الممثلة . والزهري (۹۷ ) ، ومحكول (۹۸ ) : هما أعلم التابعين في زمانهم ، والأربعة الباقون أئمة الدنيا في عصر تابعي التابعين ، ومن طبقتهم حماد بن زيد (۹۱ ) ، وحماد بن سلمة (۱۰۰۰ ) وأمثالهما .

وروى أبو القاسم الأزجي (١٠٠١) بإسناده عن مِطرف بن عبد الله ، قال

- (۹۸) هو عالم أهل الشام أبو عبد الله بن مسلم الهذلى الفقيه الحافظ كان يقول : طفت الأرض فى طلب العلم ، قال الزهرى : العلماء ثلاثة فذكر منهم مكحولاً . توفى رحمه الله سنة ۱۱۳ هـ .
- (٩٩) هو : حماد بن زيد بن درهم الإمام الحافظ المجود شيخ العراق أبو اسماعيل الأزدى قال أحمد بن حنبل : هو من أثمة المسلمين من أهل الدين وهو أحب إلى من حماد بن سلمة . وقال ابن مهدى : لم أر أحداً قط أعلم بالسنة منه . توفى سنة ١٧٩ هـ رحمه الله تعالى .
- (۱۰۰) الإمام الحافظ شيخ الإسلام حماد بن سلمة بن دينار أبو سلمة الربعى مولاهم البصرى . قال الذهبى : هو أول من صنف التصانيف مع ابن أبى عروبة وكان بارعاً في العربية فقيها فصيحاً مفوهاً صاحب سنة . وقال عبد الرحمن بن مهدى : لو قيل لحماد بن سلمة إنك تموت غداً ما قدر أن يزيد في العمل شيئاً . وقال عفان : قد رأيت من هو أعبد من حماد بن سلمة ولكن ما رأيت أشد مواظبة على الخير وقراءة القرآن والعمل لله منه ، وقال يونس المؤدب : مات حماد في الصلاة قال الذهبى : ومناقب حماد يطول شرحها . توفي بعد عيد النحر سنة ١٦٧ وقد قارب الثانين رحمه الله تعالى .
- (۱۰۱) هو : عبد العزيز بن على بن أحمد بن الفضل بن شكر بن بكران ، أبو القاسم الخياط من أهل باب الأزج . قال الخطيب البغدادى : كتبنا عنه وكان صدوقاً كثير الكتاب ، وسألته عن مولده فقال : ولدت يوم الثلاثاء لأحد عشر بقين من شعبان =

<sup>(</sup>۹۷) هو أعلم الحفاظ أبو بكر محمد بن مسلم بن عبيد الله بن عبد الله بن الحارث بن زهرة بن كلاب القرشي الزهرى المدنى الإمام ولد سنة ٥٠ هـ سمع من ابن عمر حديثين وجالس ابن المسيب ثمان سنين قال عمر بن عبد العزيز: لم يبق أحد أعلم بسنة ماضية من الزهرى ، كان يقول: ما عبد الله بشيء أفضل من العلم . فيقول فيه الذهبي : مناقب الزهرى وأخباره تحتمل أربعين ورقة توفى رحمه الله في رمضان سنة ١٢٤ هـ .

سمعت مالك بن أنس إذا ذكر عنده من يدفع أحاديث الصفات يقول: قال «عمر بن عبد العزيز» (۱۰۲۰): سَنَّ رسول الله صلى الله عليه وسلم، وولاة الأمر بعده سنناً. الأخذ بها تصديق لكتاب الله، واستكمال لطاعة الله، وقوة على دين الله ليس لأحد من خلق الله تعالى تغييرها، ولا النظر في شيء خالفها، من اهتدى بها فهو مهتد، ومن استنصر بها فهو منصور، ومن خالفها واتبع غير سبيل المؤمنين ولاه الله ما تولى وأصلاه جهنم وساءت مصيراً.

ورَوى الخلال بإسناد - كلهم أئمة [ ثقات ] - عن سفيان بن عيينة . قال : سئل ربيعة بن أبي عبد الرحمن (١٠٢٠)عن قوله : ﴿الرَّحْمَانُ عَلَى الْعَرْشِ السَّوَى ﴾ [ طه : ٥ ] كيف استوى ؟ قال : الاستواء غير مجهول ، والكيف غير معقول ، ومن الله الرسالة وعلى الرسول البلاغ [ المبين ] ، وعلينا

<sup>=</sup> سنة ٣٥٦ هـ ومات فى ليلة الأحد مستهل المحرم من سنة أربع وأربعين وأربعمائة ودفن من الغد وهو يوم الاثنين فى مقبرة باب حرب وحضرت الصلاة عليه ا هـ تاريخ بغداد (١٠ / ٤٦٨).

<sup>(</sup>۱۰۲) هو : أمير المؤمنين و حامس الخلفاء الراشدين عمر بن عبد العزيز بن مروان بن الحكم أبو حفص الأموى ، مولده بالمدينة زمن يزيد ونشأ في مصر في ولاية أبيه عليها ، وقال الذهبي : كان إماما فقيها مجتهداً عارفاً بالسنن كبير الشأن ثبتا حجة حافظا قانتا لله أوّاهاً منيبا ومناقبه كثيرة وهي في مجلدات وهو غني عن التعريف به توفى سنة إحدى ومائة وله أربعون سنة سوى ستة أشهر . رحمه الله تعالى والأثر في السنة لعبد الله بن أحمد (ص ٩٣).

<sup>(</sup>۱۰۳) هو : ربيعة بن أبي عبد الرحمن فروخ الإمام أبو عثمان التيمى المدنى الفقيه ، كان إماماً حافظاً فقيهاً مجتهداً بصيراً بالرأى ، ولذلك يقال له ربيعة الرأى ، كان من الأجواد أنفق على إخوانه أربعين ألف دينار ، قال أحمد بن حنبل : ربيعة ثقة . وكان شجاعاً ، ذكر الذهبي أن السفاح لما قدم المدينة أمر له بمال فلم يقبله . رحمه الله توفي عام ١٣٦ هـ .

التصديق (١٠٤).

وهذا الكلام مروي عن « مالك بن أنس » تلميذ ربيعة بن أبي عبد الرحمن من غير وجه .

(منها): ما رواه أبو الشيخ الأصبهاني ، وأبو بكر البيهقي عن يحيى بن يحيى ؛ قال : كنا عند مالك بن أنس ؛ فجاء رجل فقال : يا أبا عبد الله ﴿ ٱلرَّحْمَانُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴾ [طه: ٥] كيف استوى ؟ فأطرق مالك برأسه حتى علاه الرحضاء! ثم قال : الاستواء غير مجهول ، والكيف غير معقول ، والإيمان به واجب ، والسؤال عنه بدعة ؛ وما أراك إلا مبتدعا ؛ فأمر به أن يُخرَج (١٠٠٠).

فقول ربيعة ومالك: الاستواء غير مجهول، والكيف غير معقول [ والإيمان به واجب ] موافق لقول الباقين: أمروها كما جاءت بلا كيف، فإنما نفوا علم الكيفية، ولم ينفوا حقيقة الصفة.

ولو كان القوم قد آمنوا باللفظ المجرد من غير فهم لمعناه – على ما يليق بالله – لما قالوا: الاستواء غير مجهول ، والكيف غير معقول ، ولما قالوا: أمروها كما جاءت بلا كيف ، فإن الاستواء حينئذ لا يكون معلوما بل مجهولا بمنزلة حروف المعجم .

وأيضاً: فإنه لا يحتاج إلى نفي علم الكيفية إذا لم يفهم من اللفظ معنى ؟ وإنما يحتاج إلى نفي علم الكيفية إذا أثبتت الصفات .

<sup>(</sup>۱۰٤) أخرجه اللالكائي (٦٦٥) والبيهقي في الأسماء والصفات ( ص ٤٠٨) وذكره الذهبي في تذكرة الحفاظ بدون سند (١ / ١٥٨) .

<sup>(</sup>١٠٥) مر برقم (٨٩) وهو مروى أيضاً عن أم المؤمنين أم سلمة رضى الله عنها . خرجه اللالكائي (٦٦٣) .

وأيضاً: فإن من ينفى الصفات الخبرية – أو الصفات مطلقاً – لا يحتاج إلى أن يقول بلا كيف فمن قال: إن الله ليس على العرش لا يحتاج أن يقول بلا كيف فلو كان من مذهب السلف نفي الصفات في نفس الأمر لما قالوا بلا كيف .

وأيضاً: فقولهم: أمروها كما جاءت يقتضى إبقاء دلالتها على ما هي عليه ، [ فإنها جاءت ألفاظ دالة على معاني ؛ فلو كانت دلالتها منتفية لكان الواجب أن يقال: أمروا ألفاظها مع اعتقاد أن المفهوم منها غير مراد ؛ أو أمروا ألقاظها مع اعتقاد أن الله لا يوصف بما دلت عليه حقيقة ، وحينئذ فلا تكون قد أمرت كما جاءت ، ولا يقال حينئذ بلا كيف ؛ إذ نفي الكيف عما ليس بثابت لغو من القول .

وروى [ الأثرم في « السنة » ] وأبو عبد الله بن بطة في « الإبانة » ، [ وأبو عمرو الطلمنكي ، وغيرهم ] بإسناد صحيح ، عن عبد العزيز بن عبد الله بن أبي سلمة الماجشون – وهو أحد « أئمة المدينة الثلاثة » الذين هم مالك بن أنس ، وابن الماجشون ، وابن أبي ذئب – وقد سئل عما جحدت به الجهمية :

«أما بعد: فقد فهمت ما سألت فيما تتابعت الجهمية ومن خالفها ، في صفة «الرب العظيم »الذى فاقت عظمته الوصف والتقدير وكلت الألسن عن تفسير صفته ، وانحصرت العقول دون معرفة قدرته ، وردت عظمته العقول فلم تجد مساغا فرجعت خاسئة وهى حسيرة . وإنما أمروا بالنظر والتفكر فيما خلق بالتقدير . وإنما يقال : «كيف » لمن لم يكن مرة ثم كان . فأما الذي لا يحول ، ولا يزول . ولم يزل ، وليس له مثل ، فإنه لا يعلم كيف هو إلا هو . وكيف يعرف قدر من لم يبدأ ، ومن لا يموت ولا يبلى ؟ وكيف [ يكون ] لصفة شيء منه حد أو منتهى - يعرفه عارف أو يحد

قدره واصف ؟ – على أنه الحق المبين لا حق أحق منه ولا شيء أبين منه . الدليل على عجز العقول عن تحقيق صفته عجزها عن تحقيق صفة أصغر خلقه لا تكاد تراه صغراً يجول ويزول ، ولا يرى له سمع ولا بصر ؛ لما يتقلب به ويحتال من عقله أعضل بك ، وأخفى عليك مما ظهر من سمعه وبصره ، فتبارك الله أحسن الخالقين ، وخالقهم ، وسيد السادة ، ورجم ﴿ لَيْسَ كُمِنْلِهِ عَلَيْكِ مَا فَهُو ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ [الشورى: ١١] .

اعرف – رحمك الله – غناك عن تكلف صفة ما لم يصف الرب من نفسه بعجزك عن معرفة قدر ما وصف منها ؛ إذا لم تعرف قدر ما وصف فما تكلفك علم ما لم يصف ؟ هل تستدل بذلك على شيء من طاعته أو تزدجر به عن شيء من معصيته ؟

فأما الذي جحد ما وصف الرب من نفسه تعمقاً وتكلفاً فقد ﴿ السَّهُوتُهُ الشَّياطِينُ فِي الْأَرْضِ حَيْرانَ ﴾ [ الأنعام : ٧١ ] فصار يستدل - بزعمه - على جحد ما وصف الرب وسمى من نفسه بأن [ قال ] : لابد إن كان له كذا من أن يكون له كذا ، فَعَمِى عن البين بالخفيّ . فجحد ما سمى الرب من نفسه لصمت عما لم يسم منها ، فلم يزل يملي له الشيطان حتى جحد قول الله عز وجل : ﴿ وُجُوهٌ يَوْمَ بِذِنّا ضِرَةٌ إِلَى رَبِّهَا نَاظِرةٌ ﴾ [ القيامة : ٣٢ ] . فقال : لا يراه أحد يوم القيامة . فجحد والله أفضل كرامة الله التي أكرم بها أولياءه يوم القيامة من النظر إلى وجهه ونضرته إياهم في مَقْعَد صدق عند مَليكُ مُقتَدر، ﴾ [ القمر : ٥٥ ] . قد قضى أنهم لا يوتون ، فهم بالنظر إليه ينضرون إلى أن قال : - وإنما جحد رؤية الله يوم القيامة إقامة للحجة الضالة المضلة ؛ لأنه قد عرف أنه إذا تجلى لهم يوم القيامة رأوا منه ما كانوا به قبل ذلك مؤمنين ، وكان له جاحداً .

وقال المسلمون: يا رسول الله ! هل نرى ربنا يوم القيامة ؟ فقال

رسول الله صلى الله عليه وسلم: « هل تضارون فى رؤية الشمس ليس دونها سحاب » ؟ قالوا: لا . قال: « فهل تضارون فى رؤية القمر ليلة البدر ليس دونه سحاب » ؟ قالوا: لا . قال: « فإنكم ترون ربكم يومئذ كذلك » (١٠١)

وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « لا تمتلىء النار حتى يضع الجبار فيها قدمه ، فتقول: قط قط وينزوي بعضها إلى بعض » (١٠٠٠ وقال لثابت بن قيس: «لقد ضحك الله مما فعلت بضيفك البارحة » (١٠٠٠ وقال فيما بلغنا: « إن الله تعالى ليضحك من أزلكم وقنوطكم وسرعة إجابتكم » فقال له رجل من العرب إن ربنا ليضحك ؟ [قال: «نعم »] قال: لا

<sup>(</sup>۱۰٦) صحیح: أخرجه البخاری (۵۰۵ ، ۷۵۳ ، ۶۸۵ ، ۷٤۳۷ ، ۷٤۳٥ ، ۷٤۳۷) ومسلم (۱۲۳) وأبو داود (٤٧٢٩) والترمذی (۲۰۵۱) وابن ماجه (۱۷۷) والنسائی فی الکبری وفی التفسیر من الکبری کا تحفة الأشراف (۲ / ۲۲۷) والبیهقی فی الاعتقاد (ص ۱۲۸، ۱۲۹) وابن خزیمة فی التوحید (۲۳۸ ، ۲۳۹ ، ۲۲۰) وابن منده فی الإیمان وابن خزیمة فی التوحید (۲۳۸ ، ۲۳۹ ، ۲۶۰) وابن منده فی الإیمان

۷۹۲، ۷۹۵، ۷۹۲، ۷۹۷، ۷۹۷، ۷۹۸، ۸۰۱، ۸۰۱) والسنة لعبد الله بن أحمد أحمد (ص ۳۷) عن جرير بن عبد الله رضى الله عنه .

<sup>(</sup>۱۰۷) صحیح : وسبق برقم (۲) .

<sup>(</sup>۱۰۸) صحیح: أخرجه البخاری (۲۷۹۸ ، ۲۷۹۸) ومسلم (۲۰۰۶) والترمذی (۲۳۰۶) ، وابن أبی عاصم فی السنة (۷۰۰) والبیهقی فی الأسماء والصفات (۲۹۱) ولفظ مسلم عن أبی هریرة رضی الله عنه قال : جاء رجل إلی رسول الله علی فقال : إنی مجهود ، فأرسل إلی بعض نسائه : فقالت : والذی بعثك بالحق ما عندی الا ماء ثم أرسل إلی أخری فقالت مثل ذلك حتی قلن كلهن مثل ذلك : لا والذی بعثك بالحق ما عندی إلا ماء فقال: «من يضيف هذا الليلة رحمه الله فقام رجل بعثك بالحق ما عندی إلا ماء فقال: «من يضيف هذا الليلة رحمه الله فقام رجل من الأنصار » . وفی روایة لمسلم : « يقال له أبو طلحة » فقال : أنا يا رسول الله وانطلق إلی رحله فقال : لامرأته : هل عندك شیء؟ قالت : لا إلا قوت صبيانی ، قال : فعليهم بشیء فإذا دخل ضيفنا فأصبحی السراج وأریه أنا نأكل فإذا أهوی ليأكل فقومی إلی السراج حتی تطفیه قال : فقعدوا وأكل الضيف فلما أصبح غدا=

على النبى عَلِيْكُ فقال: قد عجب الله من صنيعكما بضيفكما البارحة ا.هـ ووقع تصحيف فى نسخة دار الآفاق الجديدة ونسخة الحلبي ونسخة النووى (١٤ / ١٢) فأثبت (فأطفئي) بدل من قوله (فأصبحى) وأثبتناه كما فى رواية البخارى (٣٧٩٨).

وفي هذا الحديث اختلاف في اسم المضيف فذكر شيخ الإسلام هنا أنه ثابت بن قيس، وفي رواية مسلم أن اسمه أبا طلحة ويقول الحافظ: ( فقال رجل من الأنصار ): زعم ابن التين أنه ثابت بن قيس بن شماس ، وقد أورد ذلك ابن بشكوالٍ من طريق أبي جعفر بن النحاس بسند له عن المتوكل الناجي مرسلاً ، ورواه إسماعيل القاضي في ﴿ أحكام القرآن ﴾ ولكن سياقه يشعر بأنها قصة أخرى لأن لفظه ( أن رجلاً من الأنصار عبر عليه ثلاثة أيام لا يجد ما يفطر عليه ، ويصبح صائماً حتى فطن له رجل من الأنصار يقال له ثابت بن قيس فقـص القصة ) . وهذا لا يمنع التعدد في الصنيع مع الضيف وفي نزول الآية ، قال ابن بشكوال : قيل هو عبد الله بن رواحة و لم يذكر لذلك مستنداً ، وروى أبو البخترى القاضي أحد الضعفاء المتروكين في (كتاب صفة النبي عَلِيُّكُ ) له أنه أبو هريرة راوى الحديث ، والصواب الذي يتعين الجزم به في حديث أبي هريرة ما وقع عند مسلم من طريق محمد بن فضيل بن غزوان عن أبيه بإسناد البخارى ( فقام رجل من الأنصار يقال له أبو طلحة ) وبذلك جزم الخطيب لكنه قال : أظنه غير أبي طلحة زيد بن سهل المشهور ، وكأنه استبعد ذلك من وجهين : أحدهما : أن أبا طلحة زيد بن سهل مشهور لا يحسن أن يقال فيه : ( فقام رجل يقال له أبو طلحة ) والثاني : أن سياق القصة يشعر بأنه لم يكن عنده ما يتعشى به هو وأهله حتى احتاج إلى إطفاء المصباح، وأبو طلحة زيد بن سهل كان أكثر أنصارى بالمدينة مالا فيبعد أن يكون بتلك الصفة من التقلل، ويمكن الجواب عن الاستبعادين والله أعلم الفتح (٧ / ١١٩ – ١٢٠) وذكر الحافظ رحمه الله (٨ / ٦٣٢) أن هناك من قال: إن الضيف هو ثابت بن قيس فارجع إليه . وإنما أطلت في هذا التعليق لجزم شيخ الإسلام هنا أنه ثابت بن قيس والله أعلم .

(۱۰۹) ضعيف: أخرجه ابن ماجه (۱۸۱) وأحمد (٤ / ۱۱، ۱۲) وابن أبي عاصم في السنة (٤٥٥) وقال الألباني إسناده ضعيف وعبد الله بن أحمد في السنة (ص ٤٦)، والآجرى في الشريعة (ص ٢٧٩، ٢٨٠) والبيهقي في الأسماء (٤٧٣) عن أبي رزين العقيلي وفيه وكيع بن حدس لا يعرف.

وقال تعالى: ﴿ وَهُوَالسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ [الشورى: ١١] ﴿ وَاصَّبِرُ لِحُكُم رَبِّكَ فَإِنَّكَ بِأُعُينِنَا ﴾ [الطور: ٤٨] وقال تعالى: ﴿ وَلِتُصْنَعُ عَلَى عَيْنِي ﴾ [طه: ٣٩] وقال تعالى: ﴿ مَامَنَعَكَ أَن تَسْجُدُ لِمَا خَلَقْتُ عَيْنِي ﴾ [طه: ٣٩] وقال تعالى: ﴿ وَالْأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَتُهُ, يَوْمَ بِيكَدَى ؟ ﴾ [ص: ٥٠] وقال تعالى: ﴿ وَالْأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَتُهُ, يَوْمَ الْقَيْلُمَةِ وَالسَّمَنُونُ مُطُوِيَّنُ بِيمِينِهِ عَلَى اللهُ مَنْ وَتَعَلَى عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ الزمر: ٢٧].

فوالله ما دلهم على عظم ما يوصفه من نفسه ، وما تحيط به قبضته ، إلا صغر نظيرها منهم عندهم ، إن ذلك الذي ألقي في روعهم ، وخلق على معرفة قلوبهم ، فما وصف الله من نفسه وسماه على لسان رسوله صلى الله عليه وسلم سميناه كما سماه ، ولم نتكلف منه صفة ما سواه – لا هذا ولا هذا – ولا نجحد ما وصف ولا نتكلف معرفة ما لم يصف .

إعلم - رحمك الله - أن العصمة في الدين أن تنتهى في الدين حيث انتهى بك ولا تجاوز ما قد حد لك ، فإن من قوام الدين معرفة المعروف وإنكار المنكر ، فما بُسطت عليه المعرفة وسكنت إليه الأفئدة وذكر أصله في الكتاب والسنة ، وتوارثت علمه الأمة : فلا تخافن في ذكره وصفته من ربك ما وصف من نفسه عيباً ؛ ولا تتكلفن بما وصف لك من ذلك قدراً .

وما أنكرتْهُ نفسُك ولم تجدُّ ذكره في كتاب ربك ، ولا في الحديث عن نبيك – من ذكر صفة ربك – فلا تكلفن علمه بعقلك ؛ ولا تصفه بلسانك ؛ واصمت عنه كما صمت الربُ عنه من نفسه ؛ فإن تكلفك [ معرفة ] ما لم يصف من نفسه كإنكارك ما وصف منها ؛ فكما أعظمت ما جحد الجاحدون مما وصف من نفسه : فكذلك أعظِمْ [ تكلف ] ما

<sup>=</sup> وأخرجه ابن خزيمة في التوحيد عن عائشة (٣٣٧) وهو مسلسل بالضعفاء والسائل فيه هي عائشة رضي الله عنها وأشار إليه البيهقي في الأسماء (٤٧٣).

وصف الواصفون مما لم يصف منها.

فقد - والله - عز المسلمون ؛ الذين يعرفون المعروف وبمعرفتهم يعرف ؛ ويُنكرون المُنكر وبإنكارهم يُنكر ؛ يسمعون ما وصف الله به نفسه من هذا في كتابه ، وما بلغهم مثله عن نبيه ، فما مَرِضَ من ذكر هذا وتسميته قلب مسلم ، ولا تكلف صفة قدره ولا تسمية غيرة من الرب مؤمن .

وما ذكر عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه سماه من صفة ربه فهو بمنزلة ما سمى و [ ما ] وصف الربُّ تعالى من نفسه .

والراسخون فى العلم - الواقفون حيث انتهى علمهم ، الواصفون لربهم عا وصف من نفسه ، التاركون لما ترك من ذكرها - لا ينكرون صفة ما سمى منها جحداً ، ولا يتكلفون وصفه ، بما لم يسم تعمقاً ؛ لأن الحق ترك ما ترك ، وتسمية ما سمى ﴿وَيَتَبِعَ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ نُولِهِ عَما تَوَلَى وَنُصَلِهِ عَمَّمَ وَسَاءَتُ مَصِيرًا ﴾ [النساء: ١١٥]. وَهَبَ الله لنا ولكم حكماً ، وألحقنا بالصالحين (١١٠).

وهذا كله كلام « ابن الماجشون الإمام » . فتدبره ، وانظر كيف أثبت الصفات ونفى علم الكيفية - موافقة لغيره من الأئمة - وكيف أنكر على من نفى الصفات بأنه يلزمهم من إثباتها كذا وكذا ، كا تقوله الجهمية - أنه يلزم أن يكون جسما أو عرضاً ؛ فيكون محدثاً .

وفى كتاب « الفقه الأكبر » المشهور عند أصحاب أبي حنيفة ؛ الذي رووه بالإسناد عن أبي مطيع « الحكم بن عبد الله البلخي » قال : سألت

<sup>(</sup>۱۱۰) أخرجه الذهبي في العلو كما في المختصر (۱٤٠) ص (١٤٥ – ١٤٥) وقال الذهبي رواه أبو بكر بن الأثرم ثم قال : كان عبد العزيز من بحور العلم بالحجاز ، نودي مرة بالمدينة بأمر المنصور : لا يفتي الناس إلا مالك وعبد العزيز بن الماجشون . توفي ابن الماجشون سنة أربع وستين ومائة وكان ابنه عبد الملك من كبار تلامذة مالك

أبا حنيفة عن الفقه الأكبر فقال: لا تُكفِّرن أحداً بذنْب: ولا تنفى أحداً من الإيمان به ؛ وتأمر بالمعروف وتنهى عن المنكر ؛ وتعلم أن ما أصابك لم يكن ليحيبك ؛ ولا تتبرأ من أحد من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم ؛ ولا توال أحداً دون أحد ؛ وأن ترد أمر عثان وعلى إلى الله عز وجل .

قال « أبو حنيفة » : الفقه الأكبر في الدين خير من الفقه في العلم ؛ ولأن يفقه الرجل كيف يعبد ربه خير له من أن يجمع العلم الكثير . قال أبو مطيع : [ الحكم بن عبد الله ] قلت : أخبرني عن أفضل الفقه . قال : تعلم الرجل الإيمان ، والشرائع والسنن والحدود ؛ واختلاف الأئمة ؛ وذكر مسائل « الإيمان » ثم ذكر مسائل « القدر » والرد على القدرية بكلام حسن ليس هذا موضعه .

ثم قال : قلت : فما تقول فيمن يأمر بالمعروف وينهى عن المنكر ، فيتبعه على ذلك أناس فيخرج على الجماعة ، هل ترى ذلك ؟ قال : لا . قلت : ولم ، وقد أمر الله ورسوله بالأمر بالمعروف ، والنهى عن المنكر ، وهو فريضة واجبة ؟ قال : [ هو ] كذلك ، لكن ما يفسدون أكثر مما يصلحون من سفك الدماء . واستحلال الحرام . قال : وذكر الكلام في قتل الخوارج والبغاة .

إلى أن قال: قال (أبو حنيفة ) عمن قال: لا أعرف ربى في السماء ، أم في الأرض ، فقد كفر ، لأن الله يقول: ﴿ ٱلرَّحْمَانُ عَلَى ٓ ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴾ [طه: ٥] وعرشه فوق سبع سموات .

قلت: فإن قال: إنه على العرش استوى. ولكنه يقول لا أدرى العرش في السماء أم في الأرض؟ قال: هو كافر؛ لأنه أنكر أن يكون في السماء؟ لأنه تعالى في أعلى عليين، وأنه يدعى من أعلى لا من أسفل – وفي لفظ – سألت أبا حنيفة عمن يقول لا أعرف ربي فى السماء أم فى الأرض. قال قد كفر. قال لأن الله يقول: ﴿ الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى ﴾ [طه: ٥] وعرشه فوق سبع سموات، قال: فإنه يقول على العرش استوى، ولكن لا يدرى العرش فى الأرض أو فى السماء قال: إذا أنكر أنه فى السماء فقد كفر (١١١).

ففى هذا الكلام المشهور عن أبى حنيفة عند أصحابه: أنه كفر الواقف الذى يقول: لا أعرف ربى فى السماء أم فى الأرض؛ فكيف يكون الجاحد النافى الذي يقول ليس فى السماء؛ أو ليس فى السماء ولا فى الأرض؟ واحتج على كفره بقوله: ﴿ ٱلرَّحْمَانُ عَلَى ٱلْعَرْضِ ٱسْتَوَىٰ ﴾ [طه: ٥] قال: وعرشه فوق سبع سموات.

وبين بهذا أن قوله تعالى : ﴿ الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَىٰ ﴾ [طه: ٥] . يبين أن الله فوق السماوات فوق العرش ، وأن الاستواء على العرش دَل على أن الله بنفسه فوق العرش .

ثم إنه أردف ذلك بتكفير من قال : إنه على العرش استوى ، ولكن توقف في كون العرش في السماء أم في الأرض ، قال : لأنه أنكر أنه في السماء ؛ لأن الله في أعلى عليين ؛ وأنه يُدعى من أعلى لا من أسفل .

وهذا تصريح من أبى حنيفة بتكفير من أنكر أن يكون الله فى السماء ، واحتج على ذلك بأن الله فى أعلى عليين ، وأنه يُدعى من أعلى لا من أسفل ، وكل من هاتين الحجتين فطرية عقلية ؛ فإن القلوب مفطورة على الإقرار بأن الله فى العلو ، وعلى أنه يدعى من أعلى لا من أسفل ، وقد جاء اللفظ

<sup>(</sup>۱۱۱) الفقه الأكبر بشرح على القارى ( ) والجزء الأخير فى العلو كما فى المختصر رقم (۱۱۸) .

الآخر صريحاً عنه بذلك . فقال : إذا أنكر أنه في السماء فقد كفر .

وروى هذا اللفظ بإسناد عنه شيخ الإسلام أبو إسماعيل الأنصاري الهروي في «كتاب الفاروق» وروى أيضاً ابن أبي حاتم: أن هشام بن عبيد الله الرازي – صاحب محمد بن الحسن – قاضي الرَّي حبس رجلا في التجهم فتاب ؛ فجيء به إلى هشام ليطلقه فقال: الحمد لله على التوبة ؛ فامتحنه هشام ؛ فقال: أتشهد أن الله على عرشه بائن من خلقه ؟ فقال: أشهد أن الله على عرشه ؛ ولا أدرى ما بائن من خلقه . فقال: ردوه إلى الحبس فإنه لم يتب .

وروى أيضاً عن « يحيى بن معاذ الرازي » أنه قال : إن الله على العرش بائن من الخلق ، وقد أحاط بكل شيء علما ، وأحصى كل شيء عدداً ؟ لا يشك في هذه المقالة إلا جهمي رديء ضليل ، وهالك مرتاب ، يمزج الله بخلقه ، ويخلط منه الذات بالأقذار والأنتان .

ورومى أيضاً عن « ابن المديني » لما سئل ما قول أهل الجماعة ؟ قال : يؤمنون بالرؤية والكلام ، وأن الله فوق السماوات على العرش استوى ؛ فسئل عن قوله : ﴿ مَايَكُونُ مِن تَجُونُ ثَلَثَةَ إِلَّا هُو رَابِعُهُم ﴾ فسئل عن قوله : ﴿ مَايَكُونُ مِن تَجُونُ ثَلَثَةَ إِلَّا هُو رَابِعُهُم ﴾ [المجادلة : ٧] . فقال : اقرأ ما قبلها : ﴿ أَلُمْ تَرَ أَنَّ اللهَ يَعْلَمُ مَافِي السَّمَاوُ تِ

وروى أيضاً عن « أبى عيسى الترمذي » قال : هو على العرش كما وصف في كتابه ؛ وعلمه وقدرته وسلطانه في كل مكان .

وروى عن « أبى زرعة الرازى » أنه لما سئل عن تفسير قوله: ﴿ ٱلرَّحْمَانُ عَلَى ٱلْعَرْضِ ٱلْسَتَوَىٰ ﴾ [طه: ٥]. فقال تفسيره كما تقرأه ، هو على العرش ، وعلمه فى كل مكان ؛ ومن قال غير هذا فعليه لعنة الله .

وروى «أبو القاسم اللالكائي » الحافظ ، الطبري ، صاحب أبي حامد الأسفرائيني ، [ في كتابه المشهور ] في «أصول السنة » بإسناده عن «محمد بن الحسن » صاحب أبي حنيفة ، قال : اتفق الفقهاء كلهم - من المشرق إلى المغرب - على الإيمان بالقرآن والأحاديث ،التي جاء بها الثقات عن رسول الله صلى الله عليه وسلم في صفة الرب عز وجل : من غير تفسير ؛ ولا وصف ولا تشبيه ؛ فمن فسر اليوم شيئاً منها فقد خرج مما كان عليه النبي صلى الله عليه وسلم ، وفارق الجماعة ؛ فإنهم لم يصفوا ، ولم يفسروا ؛ ولكن أفتوا بما في الكتاب والسنة ، ثم سكتوا ؛ فمن قال : بقول «جهم » فقد فارق الجماعة ، لأنه قد وصفه بصفة لا شيء (١١٢) .

محمد بن الحسن أخذ عن أبى حنيفة ومالك وطبقتهما من العلماء . وقد حكي هذا الإجماع . وأخبر أن الجهمية تصفه بالأمور السلبية غالباً ، أو دائماً . [ وقوله من غير تفسير : أراد به تفسير « الجهمية المعطلة » الذين ابتدعوا تفسير الصفات بخلاف ما كان عليه الصحابة والتابعون من الإثبات ] .

وروى البيهقى وغيره بأسانيد صحيحة عن « أبى عبيد القاسم بن سلّام » قال : هذه الأحاديث التى يقول فيها « ضحك ربنا من قنوط عباده وقرب غِيره » (۱۱۲) « وأن جهنم لا تمتلىء حتى يضع ربك فيها قدمه » و « الكرسي موضع القدمين » (۱۱۰) وهذه الأحاديث في « الرؤية » هي

<sup>(</sup>۱۱۲) شرح أصول أهل السنة والجماعة للالكائي رقم (٧٤٠) (٣ / ٢٣٢ – ٤٣٣) والعلو كما في المختصر رقم (٦٥) (ص ١٥٩) .

<sup>(</sup>۱۱۳) ضعیف : وسبق برقم (۱۰۹) .

<sup>(</sup>۱۱٤) **صحیح**: وسبق برقم (۲) .

<sup>(</sup>۱۱۵) ضعیف مرفوعاً : أخرجه الدارقطنی فی الصفات (۳۹) ورواه شجاع بن مخلد الفلاس فی تفسیره کما فی تاریخ بغداد (۹ / ۲۰۱) وتفسیر ابن کثیر (۱/ ۳۰۹)=

عندنا حق ، حملها الثقات بعضهم عن بعض ؛ غير أنَّا إذا سُئلنا عن تفسيرها لا نفسرها ، وما أدركْنا أحداً يُفسرها (١١٦).

« أبو عبيد » أحد الأئمة الأربعة : الذين هم الشافعي ، وأحمد ، وإسحق ، وأبو عبيد ؛ وله من المعرفة بالفقه ، واللغة ، والتأويل : ما هو أشهر من أن يوصف ، وقد كان فى الزمان الذي ظهرت فيه الفتن والأهواء ، وقد أخبر أنه ما أدرك أحداً من العلماء يفسرها [ أي تفسير الجهمية ] .

وروى اللالكائى والبيهقى [ بإسنادهما ] عن « عبد الله بن المبارك » : أن رجلاً قال له : يا أبا عبد الرحمن إنى أكره الصفة – عنى صفة الرب – فقال له عبد الله بن المبارك : وأنا أشد الناس كراهية لذلك ، ولكن إذا نطق الكتاب بشيء قلنا به ، وإذا جاءت الآثار بشيء جسرنا عليه ، ونحو هذا (١١٧).

وابن الجوزى فى العلل المتناهية (١ / ٢٢) وقال الخطيب البغدادى بعد أن ذكره: قلت: رواه أبو مسلم الكجى ، وأحمد بن منصور الرمادى عن أبى عاصم فلم يرفعاه ، وكذلك رواه عبد الرحمن بن مهدى ووكيع جميعاً عن سفيان موقوفاً على ابن عباس من قوله غير مرفوع ، ثم ذكر طرقه الموقوفه (٩ / ٢٥١ – ٢٥٢). وأخرج الموقوف أيضاً الطبرى فى تفسيره (٣ / ١٠) والحاكم فى المستدرك وأخرج الموقوف أيضاً الطبرى فى تفسيره (٣ / ١٠) والحاكم فى المستدرك (٢ / ٢٨٢) وقال صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه ووافقه الذهبى والدارقطني فى الصفات (٣٦ ، ٣٧) وابن أبى شيبة فى العرش (٦١) وعبد الله بن أحمد فى السنة (ص ٢٠ ، ٧١ ، ٢٧) وابن زمنين فى أصول الاعتقاد كما سيذكره المؤلف رقم (٩٦) والدارمي فى الرد على المريسي (ص ٢٠ ، ٧١ ، ٧١) والذهبي فى العلو (٤٥) وابن منده فى الرد على الجهمية (١٥) والبيهقى فى الأسماء والصفات (ص ٤٠٤) وابن خزيمة فى التوحيد (١٥٤) وابن خزيمة فى التوحيد (١٥٤) وأخرجوه أيضاً عن أبى موسى الأشعرى موقوفاً .

<sup>(</sup>۱۱۲) الأسماء والصفات للبيهقى (ص ٣٥٥) وأشار إلى كلام ابن عبيدة أيضاً (ص ٣٥٠) . (١١٧) رواه الذهبى فى العلو كما فى المختصر (١٥١) واللالكائى فى شرح السنة رقم (٧٣٧) .

أراد ابن المبارك : أنَّا نكره أن نبتديء بوصف الله من ذات أنفسنا حتى يجيء به الكتاب والآثار .

وروى عبد الله بن أحمد وغيره بأسانيد صحاح عن ابن المبارك أنه قيل له : بماذا نعرف ربنا ؟ قال : بأنه فوق سمواته على عرشه بائن من خلقه ، ولا نقول كما تقول الجهمية أنه ههنا في الأرض – وهكذا قال الإمام أحمد وغيره (١١٨).

وروى بإسناد صحيح عن سليمان بن حرب الإمام . سمعت حماد بن زيد ، وذكر هؤلاء الجهمية . فقال : إنما يحاولون أن يقولوا ليس فى السماء شيء (١١٩) .

وروى ابن أبي حاتم فى كتاب « الرد على الجهمية » عن سعيد بن عامر الضبعي (۱۲۰) – إمام أهل البصرة علماً وديناً ، من شيوخ الإمام أحمد – أنه ذكر عنده الجهمية ، فقال : أشر قولاً من اليهود والنصارى ، وقد اجتمع اليهود والنصارى وأهل الأديان مع المسلمين على أن الله على العرش ، وهم قالوا : ليس على شيء .

وقال « محمد بن إسحاق بن خزيمة » إمام الأئمة ، من لم يقل : إن الله فوق سمواته على عرشه بائن من خلقه ؛ وجب أن يستتاب ، فإن تاب وإلا ضربت عنقه ، ثم ألقى على مزبلة ، لئلا يتأذى بنتن ريحه أهل القبلة ولا أهل الذمة ، [ ذكره عنه الحاكم بإسناد صحيح ] (١٢١) .

<sup>(</sup>١١٨) السنة لعبد الله بن أحمد (ص ٧٣،٧).

<sup>(</sup>١١٩) السنة لعبد الله بن أحمد (ص ١٠) .

<sup>(</sup>١٢٠) ولد سنة ١٢٢ وتوفى ٢٠٨ هـ وهذا الأثر في العلو للذهبي كما في المختصر (١٨٣) (ص ١٦٨) .

<sup>(</sup>١٢١) سبقت ترجمته برقم (٥٩) وهذا الأثر لم أهتد إليه في المستدرك .

وروى عبد الله بن الإمام أحمد [ بإسناده ] عن عباد بن العوام - الواسطي إمام أهل واسط من طبقة شيوخ الشافعي وأحمد - قال : كلمت بشراً المريسي ، وأصحاب بشر ؛ فرأيت آخر كلامهم أن يقولوا : ليس في السماء شيء (١٢٢) .

وعن عبد الرحمن بن مهدي الإمام المشهور أنه قال: ليس في أصحاب الأهواء شر من أصحاب جهم، يدورون على أن يقولوا: ليس في السماء شيء، أرى والله أن لا يناكحوا، ولا يوارثوا(١٢٢).

وروى عبد الرحمن بن أبى حاتم فى «كتاب الرد على الجهمية » عن عبد الرحمن بن مهدي قال : أصحاب جهم يريدون أن يقولوا إن الله لم يكلم موسى ، ويريدون أن يقولوا : ليس فى السماء شيء ، وأن الله ليس على العرش ، أرى أن يستتابوا فإن تابوا وإلا قتلوا(١٢٤) .

وعن الأصمعي قال: قدمت امرأة جهم فنزلت بالدباغين ، فقال رجل عندها: الله على عرشه ، فقالت : محدود على محدود ، قال الأصمعي : كفرت بهذه المقالة .

وعن عاصم بن علي بن عاصم – شيخ أحمد والبخاري وطبقتهما – قال : ناظرت جهما ؛ فتبين من كلامه أن لا يؤمن أن في السماء رباً .

وروى الإمام أحمد بن حنبل الشيبانى ، قال : أخبرنا سريج بن النعمان قال : سمعت عبد الله بن نافع الصايغ قال : سمعت مالك بن أنس يقول : الله في السماء ، وعلمه في كل مكان ، لا يخلو من علمه مكان .

<sup>(</sup>۱۲۲) هو في السنة لعبد الله بن أحمد (ص ١٣ ، ٥٩)

<sup>(</sup>١٢٣) السنة لعبد الله بن أحمد (ص ٢٥) بلفظ ( أرى والله أن لا يناكحوا ولا يوارثوا ) .

<sup>(</sup>١٢٤) السنة لعبد الله بن أحمد (ص ١٠ – ١١) والعلو للذهبي كما في المختصر (١٨٧) بلفظ . ( وإلا ضربت أعناقهم ) .

وقال الشافعي : خلافة أبي بكر الصديق حق قضاه الله في سمائه وجمع عليه قلوب [ عباده ] .

وفى الصحيح عن أنس بن مالك قال : كانت زينب تفخر على أزواج النبى صلى الله عليه وسلم تقول : « زوجكن أهاليكن وزوجنى الله من فوق سبع سموات »(١٢٥) . وهذا مثل قول الشافعي .

وقصة أبى يوسف - صاحب أبى حنيفة - مشهورة فى استتابته لبشر المريسي ، حتى هرب منه لما أنكر الصفات وقال بقول جهم . قد ذكرها ابن أبى حاتم وغيره .

[ وقال « أبو عبد الله محمد بن عبد الله بن أبى زمنين » الإمام المشهور من أئمة المالكية ، في كتابه الذي صنفه في « أصول السنة » قال فيه (١٢١) :

## □ باب الإيمان بالعرش □

قال : « ومن قول أهل السنة أن الله عز وجل خلق العرش واختصه بالعلو والارتفاع فوق جميع ما خلق ، ثم استوى عليه كيف شاء ، كما أخبر عن

<sup>(</sup>۱۲۰) صحیح: أخرجه البخاری: (۷۲۷، ۷٤۲، ۷٤۲۰) والأخیرة بلفظ المؤلف هنا والأولی قطعة من الحدیث والثالثة بلفظ: عن أنس بن مالك رضی الله عنه یقول: نزلت آیة الحجاب فی زینب بنت حجش، وأطعم علیها یومئذ خبزاً ولحما، وكانت تفخر علی نساء النبی علیه وكانت تقول: « إن الله أنكحنی فی السماء » واللفظ الذی ذكره المؤلف رحمه الله أخرجه أیضاً الذهبی فی العلو كا فی المختصر (۲) والنسائی (۲/ ۸۰) والنسائی فی عشرة النساء (۲۳) وعزاه فی تحفة الأشراف إلی النعوت فی الكبری أیضا التحفة (۱/ ۲۹۷) وأخرجه أحمد (۲/ ۸۲) وابن سعد فی الطبقات (۳/ ۱۰۳) والترمذی (۳۲۳۱) عن أنس رضی الله

<sup>(</sup>١٢٦) كتاب الإمام محمد بن عبد الله بن زمنين حقىق فى الجامعة الإسلامية بإشراف شيخنا فضيلة الشيخ عبد المحسن بن حمد العباد و لم تطبع بعد .

نفسه فى قوله: ﴿ الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ السَّتَوَىٰ ﴾ [طه: ٥] وقوله: ﴿ ثُمَّ السَّنَوَىٰ ﴾ [طه: ٥] وقوله: ﴿ ثُمَّ السَّنَوَىٰ عَلَى الْعَرْشِ يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي الْأَرْضِ ﴾ الآية [ الحديد: ٤].

فسبحان من بعد وقرب بعلمه ، فسمع النجوى . وذكر حديث أبى رزين العقيلى ؛ قلت : يا رسول الله أين كان ربنا قبل أن يخلق السموات والأرض ؟ قال : « في عماء ، ما تحته هواء ، وما فوقه هواء ، ثم خلق عرشه على الماء »(۱۲۷) قال محمد : العماء السحاب الكثيف ، المطبق – فيما ذكره الخليل – وذكر آثاراً أخر ثم قال :

## □ باب الإيمان بالكرسي □

قال محمد بن عبد الله: « ومن قول أهل السنة أن الكرسي بين يدي العرش وأنه موضع القدمين. ثم ذكر حديث أنس الذي فيه التجلي يوم الجمعة هبط من عليين على الجمعة في الآخرة، وفيه « فإذا كان يوم الجمعة هبط من عليين على كرسيه ، ثم يحف الكرسي على منابر من ذهب مكللة بالجواهر، ثم يجيء النبيون فيجلسون عليها »(١٢٨). وذكر ما ذكره: يحيى بن سالم « صاحب

<sup>(</sup>۱۲۷) ضعيف: أخرجه الترمذى (۳۱۰۹) وقال: هذا حديث حسن. وابن ماجه (۱۲۷) وابن حبان (۳۹) موارد وأحمد (٤ / ۱۱، ۱۲) وعثمان بن أبي شيبة في العرش (۷) وابن جرير (۱۲ / ٤) وابن أبي عاصم في السنة (۲۱۲) والبيهقي في الأسماء (ص ٤٧٨ – ٤٧٩ – ٥١٤) وابن قتيبة في تأويل مختلف الحديث (ص ١٥٠).

وعلته وكيع بن حدس مجهول و لم يرو عنه غير يعلى بن عطاء .

<sup>(</sup>۱۲۸) ضعیف : أخرجه الآجری فی (التصدیق بالنظر إلی الله تعالی فی الآخرة) رقم (۱۲۸) ضعیف : أخرجه الآجری فی مسنده (ص ۷۰ – ۷۱) وابن بطة فی الإبائة الكبری (۱۲۸ / ۱) وابن منده فی الرد علی الجهمیة (۹۲) والطبرانی فی الأوسط كما فی مجمع الزوائد (۲ / ۱۲۳ – ۱۲۶) وقال الهیثمی رواه الطبرانی فی الأوسط ورجاله ثقات وروی أبو یعلی طرفاً عنه ، وذكر بعدها روایة أخری وقال : ورجاله=

التفسير المشهور » حدثنى العلاء بن هلال عن عمار الذهني ، عن سعيد بن جبير عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: إن الكرسي الذي وسع السموات والأرض لموضع القدمين ؛ ولا يعلم قدر العرش إلا الذي خلقه (١٢٩).

وذكر من حديث أسد بن موسى ؛ ثنا حماد بن سلمة عن زِر عن ابن مسعود قال : ما بين السماء الدنيا والتي تليها مسيرة خمسمائة عام ، وبين

رجال الصحيح خلا شيخ الطبرانى وهو ثقة . وقال المنذرى فى الترغيب والترهيب (1 / ٤٨٩) : رواه الطبرانى فى الأوسط بإسناد جيد وصححه شيخنا الألبانى فى صحيح الترغيب رقم (٢٩٤) ورواه الشافعى فى مسنده (ص ٧٠ – ٧١) والآجرى فى الشريعة (ص ٢٦٥) وذكره الحافظ فى المطالب العالية (٧٧٥ ، ٥٧٨ ، ٥٧٥) وقال هى لأبى بكر وهى فى مصنف ابن أبى شيبة (٢ / ١٥٠ – ١٥١) وعبد الله بن أحمد في السنة (٤٨ – ٤٩) وأخرجه الدارمى فى الرد على الجهمية (١٤٤ ، ١٨٦) وإسناده ضعيف فيه عمر بن عبد الله مولى غفرة ، (١٤٥) وفيه ليث بن أبى سلم ، وعثمان بن أبى حميد ( أبواليقظان ) وهو ضعيف أيضاً .

وذكر ابن القيم فى زاد المعاد (١ / ٣٦٩ – ٣٧٠) سند أبى الحسن الفسوى فى مسنده وفيه ضعيفان وهما عمر بن عبد الله مولى غفرة وهو ضعيف والحسن بن يحيى الحشنى وهو كثير الغلط وقال الدارقطنى متروك وذكر كذلك ابن القيم فى الزاد رواية الشافعى فى مسنده (١ / ٣٦٧) وفيه شيخ الإمام الشافعى وهو متروك كا قال الحافظ فى التقريب وموسى بن عبيدة وهو ضعيف كا فى التقريب أيضا . وسند الشافعى الآخر ضعيف كذلك .

وأما إسناد الآجرى ففيه أبو ظبية رجاء بن الحارث أحد الضعفاء ذكره فى التقريب (تمييز). وعثمان بن عمير أبو اليقظان وهو ضعيف كذلك.

وسند ابن أبى شيبة فيه عبد الرحمن بن المحاربي لا بأس به وكان يدلس وليث بن أبى سليم صدوق اختلط جداً و لم يتميز حديثه فترك وعثمان الراوى عن أنس ضعيف واختلط وكان يدلس ويغلو في التشيع وبالجملة فكل طرق الحديث ضعيفة عدا طريق الطبراني في الأوسط وطريق أبى يعلى فلم أطلع عليها وذكرت كلام الحافظ والمنذرى والألباني وحكمى على الحديث بالضعف من حيث الأسانيد التي اطلعت عليها والله أعلم .

(١٢٩) صحيح موقوف: وسبق تخريجه رقم (١١٥).

كل سماء خمسمائة عام ، وبين السماء السابعة والكرسي خمسمائة عام ، وبين الكرسي والماء خمسمائة عام ، والعرش فوق الماء ، والله فوق العرش ، وهو يعلم ما أنتم عليه (١٢٠).

ثم قال فى ( باب الإيمان بالحجب ) قال : ومن قول أهل السنة أن الله بائن من خلقه يحتجب عنهم بالحجب ، فتعالى الله عما يقول الظالمون علواً كبيراً ﴿ كَبُرَتْ كَلَمَةً تَخْرُجُ مِنْ أَفْوَ هِهِمُ إِن يَقُولُونَ إِلَّا كَذِباً ﴾ كبيراً ﴿ كَبُرَتْ كَلَمَةً تَخْرُجُ مِنْ أَفْوَ هِهِمُ إِن يَقُولُونَ إِلَّا كَذِباً ﴾ [الكهف : ٥] . وذكر آثاراً في الحجب (١٣١) .

<sup>(</sup>۱۳۰) حسن: أخرجه الطبراني في الكبير (٩ / ٢٢٨) برقم (٨٩٨٧) ورقم (١٣٠٨) بقطعة منه ، وقال الهيثمي في المجمع (١ / ٢٦) رواه الطبراني في الكبير ورجاله رجال الصحيح اه قلت: غير أن عاصم بن بهدلة صدوق له أوهام ، واللالكائي (٩٥٦) وفيه الحسن بن أبي جعفر وهو ضعيف ، والدارمي في الرد على الجهمية (٨١) والرد على بشر المريسي (٧٣ ، ٩٠ ، ١٠٥) والذهبي في العلو كما في المختصر (٤٨) وابن خزيمة في التوحيد (٩٤١ ، ١٥٠) والبيهقي في الأسماء (ص ٤٠١) بإسنادين من حديث ابن مسعود رضي الله عنه وعزاه الذهبي في العلو إلى عبد الله بن أحمد في السنة وأبو بكر بن المنذر ، وأبو أحمد العسال ، وأبو القاسم الطبراني ، وأبو الشيخ ، وأبو القاسم اللالكائي ، وأبو عمر الطلمنكي ، وأبو بكر البيهقي وأبو عمر بن عبد البر في تواليفهم قال : وإسناده صحيح . وقال ابن القيم في اجتماع الجيوش عبد الإسلامية على غزو المعطلة والجهمية (ص ١٠٠) إسناده جيد . وأشار إليه الحافظ في الفتح (٣ / ٤١٣) وغزاه إلى السنة لابن أبي عاصم أيضاً .

<sup>(</sup>۱۳۱) من ذلك ما أخرجه مسلم (۲۹۳ ، ۲۹۵ ، ۲۹۵) عن أبي موسى قال : قام فينا رسول الله عَلَيْظِيَّهُ بخمس كلمات فقال : « إن الله عز وجل لا ينام ولا ينبغى له أن ينام ، يخفض القسط ويرفعه ، يرفع إليه عمل الليل قبل عمل النهار ، وعمل النهار قبل عمل الليل . حجابه النور » ( وفي رواية أبي بكر : « النار » ) لو كشفه لأحرقت سُبُحات وجهه ما انتهى إليه بصره من خلقه » . والدارمي في الرد على المريسي (ص ۱۷۳) بسند ضعيف وكذلك البيهقي في الأسماء (ص ۲۰۲) والآجرى (ص ۳۰۶) وابن حبان (۲۲٦) الإحسان واللالكائي (۲۹۰) وابن ماجه (ص ۱۹۰) وابن خريمة في التوحيد (۱۵) وأحمد في المسند (٤ / ۲۰۱) ،=

ثم قال في (باب الإيمان بالنزول) قال: ومن قول أهل السنة أن الله ينزل إلى سماء الدنيا، ويؤمنون بذلك من غير أن يحدوا فيه حداً، وذكر الحديث من طريق مالك وغيره (١٣٢١). إلى أن قال: وأخبرني وهب عن ابن وضاح عن الزهرى عن ابن عباد. قال: ومن أدركت من المشائخ مالك وسفيان، وفضيل بن عياض وعيسى بن المبارك ووكيع. كانوا يقولون: إن النزول حق، قال ابن وضاح: وسألت يوسف بن عدي عن النزول قال: نعم أومن به، ولا أحد فيه حدا، وسألت عنه ابن معين فقال: نعم أقر به، ولا أحد فيه حداً.

قال محمد: وهذا الحديث يبين أن الله عز وجل على العرش فى السماء دون الأرض ، وهو أيضاً بين فى كتاب الله ، وفى غير حديث عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ، قال تعالى : ﴿ يُدَبِّرُ ٱلْأَمْرَ مِنَ ٱلسَّمَاءِ إِلَى ٱلْأَرْضِ مُنَ يَعْرُجُ إِلَيْهِ ﴾ [ السجدة : ٥ ] . وقال تعالى : ﴿ وَأَمِنتُم مَن فِي ٱلسَّمَاءَ أَن يُرْسلَ عَلَيْكُمْ يَعْرُجُ إِلَيْهِ يَتُحْمَا لَا رُضَ فَإِذَاهِي تَمُورُ . أَمْ أَمِنتُم مَن فِي ٱلسَّمَاءَ أَن يُرْسلَ عَلَيْكُمْ حَاصِبًا ﴾ [ اللك : ١٦ - ١٧ ] . وقال تعالى : ﴿ إِلَيْهِ يَصْعَدُ ٱلْكُلُمُ ٱلطَّيِبُ

<sup>= (</sup>٥/٤) والذهبي في العلوكما في المختصر (١٢) والدارمي في الرد على الجهمية (١٢) . (١١٧) .

<sup>(</sup>۱۳۲) صحیح متواتر: وهو حدیث النزول المشهور أخرجه عن أبی هریرة البخاری (۱۳۲) صحیح متواتر: وهو حدیث النزول المشهور أخرجه عن أبی هریرة البخاری (۱۳۲) (۱۱٤٥) ومسلم (۷۰۸) ومالك (۱/ ۲۱٤) وأحمد (۲/ ۲۱۲) (۲۱۲) (۲۱۹) وابو داود (۱۳۱۵) والدارمی (۱/ ۲۸۲) والترمذی (۱/ ۲۸۸) والنسائی فی عمل الیوم واللیلة (۲۸۷) والدارمی (۱/ ۲۸۸) حدیث (۱۶۹۵) وابن خزیمة فی التوحید (ص ۱۲۹) والسنة لابن أبی عاصم (۱/ ۲۱۸) حدیث (۱۹۵۵) والدارقطنی فی کتاب النزول رقم (۱۳ – ۱۰) والدارمی فی الرد علی الجهمیة (۱۲۵) وعبد الله بن أحمد (۱۳ – ۱۰) وابن نصر فی قیام اللیل (ص ۳۰) ورواه عن غیره من الصحابة وانظر کتاب النزول للدارقطنی و تخریجه لشیخنا علی بن محمد ناصر الفقیهی و الفراد المتاب النزول للدارقطنی و تخریجه لشیخنا علی بن محمد ناصر الفقیهی و الود الله المترا المتواند (۱۳۸) و المترا المترا المتواند (۱۳۸) و المترا ا

وَالْعَمَلُ الصَّلِحُ يَرُفَعُهُ ﴾ [ فاطر : ١٠] . وقال : ﴿ وَهُوَ الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ ﴾ [ الأنعام : ١٨] . وقال تعالى : ﴿ يَنعيسَىٰ إِنِّي مُتُوفِيكُ وَرَافِعُكَ إِلَيْ اللّهُ اللّهُ إِلَيْهِ ﴾ [ النساء : ١٥٨] . إِلَى اللّهُ إِلَيْهِ ﴾ [ النساء : ١٥٨] .

وذكر من طريق مالك: قول النبى صلى الله عليه وسلم للجارية: « أين الله »؟ قالت: أنت « أين الله »؟ قالت: أنت رسول الله . قال: « فأعتقها » (١٣٢) . قال: والأحاديث مثل هذا كثيرة جداً ، فسبحان من علمه بما فى السماء كعلمه بما فى الأرض . لا إله إلا هو العلى العظيم .

وقال قبل ذلك في « الإيمان بصفات الله تعالى وأسمائه » قال : واعلم بأن أهل العلم بالله وبما جاءت به أنبياؤه ورسله ، يرون الجهل بما لم يخبر به عن نفسه علماً ، والعجز عن ما لم يدعْ إليه إيماناً ، وأنهم إنما ينتهون من وصفه بصفاته وأسمائه إلى حيث انتهى في كتابه على لسان نبيه .

وقد قال - وهو أصدق القائلين - ﴿ كُلُّ شَيْءِ هَالِكُ إِلَّا وَهُو اللهُ سَهِيدُ بَيْنِي [ القصص : ٨٨] ، وقال : ﴿ وَلَكْ رَبُ شَهَادَةً ؟ قُلِ اللهُ شَهِيدُ بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَبَيْنَكُمْ اللهُ نَفْسَهُ وَ الْأَنعام : ١٩] ، وقال : ﴿ وَيُحَذِّرُ كُمُ اللهُ نَفْسَهُ وَ اللهُ عَمْنَ وَحِي اللهُ عَمْنَا وَقَال : ﴿ وَيُخَذِّرُ كُمُ اللهُ نَفْسَهُ وَقَال : ﴿ وَيَعَذَّرُ كُمُ اللهُ نَفْسَهُ وَلَا اللهُ وَقَال : ﴿ وَيَعَذَّرُ كُمُ اللهُ نَفْسَهُ وَقَال : ﴿ وَقَالَ اللهُ وَقَالَ : ﴿ وَقَالَ اللهُ وَقَالَ اللهُ اللهُ وَقَالَ : ﴿ وَقَالَ اللهُ وَقَالَ اللهُ وَقَالَ : ﴿ وَقَالَ اللهُ وَقَالَ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>۱۳۳) صحیح: سبق تخریجه برقم (۲۰).

وقال تعالى: ﴿ اللهُ يُورُ السَّمَوَاتَ وَالْأَرْضِ ﴾ [النور: ٣٥]، وقال: ﴿ اللهُ لَآ إِللهُ إِلَّا هُو الْحَقَّ الْفَيْومُ ﴾ الآية [البقرة: ٢٥٥]، وقال: ﴿ هُوَ اللَّهُ وَلَا خُرُ وَالظَّلْهِرُ وَالْبَاطِنُ ﴾ [الحديد: ٣]، ومثل هذا في القرآن كثير.

فهو تبارك وتعالى نور السموات والأرض ، كما أخبر عن نفسه ، وله وجه ، ونَفْس ، وغير ذلك مما وصف به نفسه ، ويسمع ، ويرى ، ويتكلم ، هو الأول لا شيء قبله ، والآخر الباقى إلى غير نهاية ولا شيء بعده ، والظاهر العالي فوق كل شيء ، والباطن ، بطن علمه بخلقه فقال :

﴿ وَهُو بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [ الحديد : ٣ ] . قيوم حي لا تأخذه سنة ولا نوم .

وذكر: «أحاديث الصفات» ثم قال: فهذه صفات ربنا التي وصف بها نفسه في كتابه ، ووصفه بها نبيه ، وليس في شيء منها تحديد ولا تشبيه ، ولا تقدير ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَشَىٰ \* وَهُو السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ [الشورى: ١١] ، لم تره العيون فتحده كيف هو ؟ ولكن رأته القلوب في حقائق الإيمان . وكلام الأئمة في هذا الباب أطول وأكثر من أن تسع هذه الفتيا عُشْره . وكذلك كلام الناقلين لمذهبهم .

مثل ما ذكره أبو سليمان الخطابي في رسالته المشهورة في « الغنية عن الكلام وأهله » قال : « فأما ما سألت عنه من الصفات ، وما جاء منها في الكتاب والسنة ، فإن مذهب السلف إثباتُها وإجراؤُها على ظواهرها ، ونفي الكيفية والتشبيه عنها ، وقد نفاها قوم فأبطلوا ما أثبته الله ، وحققها قوم من المثبتين فخرجوا في ذلك إلى ضرب من التشبيه والتكييف وإنما القصد في سلوك الطريقة المستقيمة بين الأمرين ، ودين الله تعالى بين الغالي فيه [ والجافي] والمقصر عنه .

والأصل فى هذا: أن الكلام فى الصفات فرع على الكلام فى الذات، ويحتذى فى ذلك حذوه ومثاله. فإذا كان معلوماً أن إثبات البارى تعالى إنما هو إثبات وجود لا إثبات كيفية، فذلك إثبات صفاته إنما هو إثبات وجود لا إثبات تحديد وتكييف.

فإذا قلنا: يد، وسمع، وبصر وما أشبهها فإنما هي صفات أثبتها الله لنفسه؛ ولسنا نقول: إن معنى اليد القوة أو النعمة، ولا معنى السمع والبصر العلم؛ ولا نقول: إنها جوارح، ولا نشبهها بالأيدي وبالأسماع وبالأبصار، التي هي جوارح وأدوات للفعل، ونقول: إن القول إنما وجب بإثبات الصفات؛ لأن التوقيف ورد بها؛ ووجب نفي التشبيه عنها، لأن الله ليس كمثله شيء؛ على هذا جرى قول السلف في أحاديث الصفات » هذا كلام الخطابي.

وهكذا قاله أبو بكر الخطيب الحافظ في رسالة له أخبر فيها أن مذهب السلف على ذلك .

وهذا الكلام الذي ذكره الخطابي قد نقل نحواً منه من العلماء من لا يحصى عددهم ، مثل أبي بكر الإسماعيلي ، والإمام يحيى بن عمار السجزي ، وشيخ الإسلام أبي إسماعيل الهروي [صاحب « منازل السائرين » و « ذم الكلام » وهو أشهر من أن يوصف ] ومثل أبي عثمان الصابوني شيخ الإسلام ، وأبي عمر بن عبد البر النمري إمام المغرب ، وغيرهم .

وقال أبو نعيم الأصبهاني صاحب « الحلية » في عقيدة له قال في أولها : « طريقتنا طريقة المتبعين الكتاب والسنة ، وإجماع الأمة ؛ قال : فمما اعتقدوه أن الأحاديث التي ثبتت عن النبي صلى الله عليه وسلم في العرش واستواء الله يقولون بها ، ويثبتونها ، من غير تكييف ، ولا تمثيل ، ولا تشبيه ، وأن الله بائن من خلقه والخلق بائنون منه : لا يحل فيهم ولا يمتزج

بهم ، وهو مستو على عرشه في سمائه ، دون أرضه وخلقه » .

[ وقال الحافظ أبو نعيم في كتابه « محجة الواثقين ، ومدرجة الوامقين » تأليفه : « وأجمعوا أن الله فوق سمواته ، عال على عرشه ، مستو عليه ، لا مستول عليه كما تقول الجهمية : إنه بكل مكان ؛ خلافاً لما نزل في كتابه : ﴿ وَأَمِنتُم مَّن فِي ٱلسَّمَآءِ ﴾ [ الملك : ١٦ - ١٧] ، ﴿ إِلَيْهِ يَصْعَدُ ٱلْكُلُمُ الطّيبُ ﴾ [ فاطر : ١٠] ، ﴿ الرَّحْمَنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوى ﴾ [ طه : ٥] ، له العرش المستوى عليه ، والكرسي الذي وسع السموات والأرض ، وهو قوله : ﴿ وَسَعَ كُرْسِيُّهُ ٱلسَّمُوتِ وَٱلْأَرْضَ ﴾ [ البقرة : ٢٥٥] .

وكرسيه جسم، والأرضون السبع والسموات السبع عند الكرسي كحلقة في أرض فلاة ؛ وليس كرسيه علمه كما قالت الجهمية ؛ بل يوضع كرسيه يوم القيامة لفصل القضاء بين خلقه ؛ كما قاله النبي صلى الله عليه وسلم (١٣٤). وأنه - تعالى وتقدس - يجيء يوم القيامة لفصل القضاء بين عباده والملائكة صفاً صفاً ؛ كما قال تعالى : ﴿ وَجَاءَ رَبُّكَ وَالْمَلَكُ صَفًا صَفاً ﴾ [ الفجر : ٢٢] ، وزاد النبي صلى الله عليه وسلم : وأنه تعالى وتقدس يجيء يوم القيامة لفصل القضاء بين عباده ، فيغفر لمن يشاء من مذنبي الموحدين ، ويعذب من يشاء (١٥٠٠) . كما قال تعالى : ﴿ يَغْفِرُ لِمَن يَسَاءُ ﴾ [ المائدة : ١٨] .

وقال الإمام العارف معمر بن أحمد الأصبهاني - شيخ الصوفية في حدود المائة الرابعة في بلاده - قال: أحببت أن أوصي أصحابي بوصية من السنة ،

<sup>(</sup>۱۳۲) ضعیف : ومر رقم (۱۲۸) وانظر الطبری بتحقیق أحمد ومحمود شاکر (۴۹۳۹) (۶ / ۲۲۲ – ۲۲۸) وابن کثیر (۱ / ۴۷۶ – ۴۷۵) .

<sup>(</sup>١٣٥) ثبت ذلك في القرآن في سورة البقرة والأنعام انظر (البقرة: ٢١٠) و (الأنعام: ١٥٨).

وموعظة من الحكمة ؛ وأجمع ما كان عليه أهل الحديث والأثر بلا كيف ، وأهل المعرفة والتصوف من المتقدمين والمتأخرين قال فيها : « وأن الله استوى على عرشه بلا كيف ، ولا تشبيه ، ولا تأويل ، والاستواء معقول والكيف فيه مجهول ، وأنه عز وجل [ مستو على عرشه ] بائن من خلقه ، والخلق منه بائنون ؛ بلا حلول ولا ممازجة ، ولا اختلاط ولا ملاصقة ؛ لأنه الفرد البائن من الخلق ، الواحد الغنى عن الخلق .

وأن الله عز وجل سميع ، بصير ، عليم ، خبير ، يتكلم ، ويرضى ، ويسخط ، ويضحك ، ويعجب ، ويتجلى لعباده يوم القيامة ضاحكا ، وينزل كل ليلة إلى سماء الدنيا كيف شاء : « فيقول : هل من داع فأستجيب له ؟ هل من مستغفر فأغفر له ؟ هل من تائب فأتوب عليه ؟ حتى يطلع الفجر » ونزول الرب إلى السماء بلا كيف ولا تشبيه ، ولا تأويل . فمن أنكر النزول أو تأول فهو مبتدع ضال ، وسائر الصفوة من العارفين على هذا » ا هـ .

[ وقال الشيخ الإمام أبو بكر أحمد بن محمد بن هارون الخلال في « كتاب السنة » ثنا أبو بكر الأثرم ، ثنا إبراهيم بن الحارث يعنى العبادي . حدثنا الليث بن يحيى قال : سمعت إبراهيم بن الأشعث – قال أبو بكر : هو صاحب الفضيل – قال : سمعت الفضيل بن عياض يقول : ليس لنا أن نتوهم في الله كيف هو ؟ لأن الله تعالى وصف نفسه فأبلغ فقال : ﴿ قُلُ هُو الله أَحُدُ ﴾ أَحُدُ ﴿ الله الصَمَدُ \* لَمْ يَلِدُ وَلَمْ يُولَدُ \* وَلَمْ يَكُن لَهُ رُكُفُواً أَحَدُ ﴾ أَحَدُ ﴿ الله الله عنه الله عنه الله عنه في الله عنه الله عنه في الله عنه الله ع

وكل هذا النزول والضحك ، وهذه المباهاة ، وهذا الاطلاع ؛ كما يشاء أن ينزل ، وكما يشاء أن يباهي ، وكما يشاء أن يضحك ، وكما يشاء أن يطلع . فليس لنا أن نتوهم كيف وكيف ؟ فإذا قال الجهمي : أنا أكفر برب يزول

عن مكانه . فقل : بل أومن برب يفعل ما يشاء .

ونقل هذا عن الفضيل جماعة ، منهم البخاري في « أفعال العباد »(١٣٦) .

ونقل شيخ الإسلام بإسناده في كتابه « الفاروق » فقال : ثنا يحيى بن عمار ثنا أبي ، ثنا يوسف بن يعقوب ، ثنا حرمى بن علي البخاري وهانيء بن النضر عن الفضيل .

وقال عمرو بن عثمان المكي في كتابه الذي سماه « التعرف بأحوال العباد والمتعبدين » قال : ( باب ما يجيء به الشيطان للتائبين ) وذكر أنه يوقعهم في القنوط ، ثم في الغرور وطول الأمل ، ثم في التوحيد . فقال : « من أعظم ما يوسوس في « التوحيد » بالتشكل أو في صفات الرب بالتمثيل والتشبيه ، أو بالجحد لها والتعطيل . فقال بعد ذكر حديث الوسوسة (١٣٧) :-

واعلم رحمك الله أن كل ما توهمه قلبك ، أو سنح في مجاري فكرك ، أو خطر في معارضات قلبك ، من حسن أو بهاء ، أو ضياء ، أو إشراق ، أو جمال ، أو سنح مسائل أو شخص متمثل : فالله تعالى بغير ذلك ؛ بل هو تعالى أعظم وأجل وأكبر ، ألا تسمع لقوله : ﴿ لَبْسَ كَمِنْلِهِ عَنْيَهُ ﴾ هو تعالى أعظم وأجل وأكبر ، ألا تسمع لقوله : ﴿ لَبْسَ كَمِنْلِهِ عَنْيَهُ ﴾ [ الإخلاص : ٤ ] ، وقوله : ﴿ وَلَمْ يَكُنْلُهُ رَكُفُوا أُحَدُ ﴾ [ الإخلاص : ٤ ] ، أي لا شبيه ولا نظير ولا مساوي ولا مثل ، أو لم تعلم أنه لما تجلى للجبل تدكدك لعظم هيبته ، وشامخ سلطانه ؟ فكما لا يتجلى لشيء إلا اندك :

<sup>(</sup>١٣٦) خلق أفعال العباد للإمام البخاري (ص ٣٦).

<sup>(</sup>۱۳۷) صحیح : وهو ما رواه مسلم (۱۳۲) وأبو داود (۱۱۱) عن أبی هریرة رضی الله عنه : قال جاء ناس من أصحاب النبی علیه فسألوه : إنا نجد فی أنفسنا ما يتعاظم أحدنا أن يتكلم به قال : «وقد وجدتموه» ؟ قالوا : نعم ، قال : « ذاك صریح الایمان » .

وما أخرجه مسلم أيضا (١٣٣) عن ابن مسعود قال : سئل النبي عَلَيْتُهُ عن الوسوسة قال : تلك محض الإيمان .

كذلك لا يتوهمه أحد إلا هلك . فرد بما بين الله في كتابه من نفسه عن نفسه التشبيه والمثل ، والنظير والكفؤ.

فإن اعتصمت بها وامتنعت منه أتاك من قبل التعطيل لصفات الرب تعالى وتقدس - فى كتابه وسنة رسوله محمد صلى الله عليه وسلم ، فقال لك : إذا كان موصوفاً بكذا أو وصفته أوجب له التشبيه فأكذبه ؛ لأنه اللعين إنما يريد أن يستزلك ويغويك ، ويدخلك فى صفات الملحدين ؛ الزائغين ، الجاحدين ، لصفة الرب تعالى .

واعلم - رحمك الله تعالى - أن الله تعالى واحد ؛ لا كالآحاد ، فرد صمد لم يلد و لم يولد و لم يكن كفواً أحد - إلى أن قال - خلصت له الأسماء السنية فكانت واقعة فى قديم الأزل بصدق الحقائق ، لم يستحدث تعالى صفة كان منها خلياً ، واسماً كان منه بريا ، تبارك وتعالى : فكان هادياً سيهدي ، وخالقاً سيخلق ، ورازقاً سيرزق ، وغافراً سيغفر ، وفاعلاً سيفعل ، ولم يحدث له الاستواء إلا وقد كان فى صفة أنه سيكون ذلك الفعل ؛ فهو يسمى به فى جملة فعله .

كذلك قال الله تعالى: ﴿ وَجَاءَ رَبُّكُ وَالْمَلُكُ صَفَّاصَفًّا ﴾ وتخلف الفجر: ٢٢]، بمعنى أنه سيجيء فلم يستحدث الاسم بالجيء، وتخلف الفعل لوقت الجيء، فهو جاء سيجيء، ويكون الجيء منه موجوداً بصفة لا تلحقه الكيفية ولا التشبيه، لأن ذلك فعل الربوبية فيستحسر العقل، وتنقطع النفس عند إرادة الدخول في تحصيل كيفية المعبود، فلا تذهب في أحد الجانبين؛ لا معطلا ولا مشبهاً، وارض لله بما رضي به لنفسه، وقف عند خبره لنفسه مسلماً، مستسلماً، مصدقاً ؛ بلا مباحثة التنفير ولا مناسبة التنفير.

إلى أن قال: «فهو تبارك وتعالى القائل: أنا الله لا الشجرة (١٢٨) ، الحائي قبل أن يكون جائياً ؛ لا أمره ، المتجلى لأوليائه فى المعاد ، فتبيض به وجوههم ، وتفلج به على الجاحدين حجتهم . المستوي على عرشه بعظمة جلاله فوق كل مكان – تبارك وتعالى – الذي كلم موسى تكليما . وأراه من آياته . فسمع موسى كلام الله ؟ لأنه قربه نجيا . تقدس أن يكون كلامه مخلوقاً أو محدثاً أو مربوباً . الوارث بخلقه لخلقه ، السميع لأصواتهم . الناظر بعينه إلى أجسامهم . يداه مبسوطتان – وهما غير نعمته حلق آدم ونفخ فيه من روحه – وهو أمره – تعالى وتقدس أن يحل بجسم أو يمازج بجسم أو يلاصق به . تعالى عن ذلك علواً كبيراً ، الشائي ، له المشيئة ، العالم له العلم ، الباسط يديه بالرحمة ، النازل كل ليلة إلى سماء الدنيا ليتقرب إليه خلقه بالعبادة ، وليرغبوا إليه بالوسيلة ؛ القريب فى قربه من حبل الوريد ، البعيد فى علوه من كل مكان بعيد . ولا يشبه بالناس .

إلى أن قال: ﴿ إِلَيْهِ يَصْعَدُ الْكُلُمُ الطَّيِبُ وَالْعَمَلُ الصَّلِحُ يَرْفَعُهُ ﴾ [فاطر: ١٠]. القائل: ﴿ عَأَمِنتُم مَن فِي السَّمَآءَأَن يُخْسِفَ بِكُمُ الْأَرْضَ فَإِذَا هِي تَمُورُ \* أَمْ أَمِنتُم مَن فِي السَّمَآءَأَن يُرْسِلَ عَلَيْكُمْ حَاصِبًا ؟ ﴾ فَإِذَا هِي تَمُورُ \* أَمْ أَمِنتُم مَن فِي السَّمَآءَأُن يُرْسِلَ عَلَيْكُمْ حَاصِبًا ؟ ﴾ [الملك: ١٦ - ١٧]، تعالى وتقدس أن يكون في الأرض كما هو في السماء، جل عن ذلك علوا كبيرا اه..

وقال الإمام أبو عبد الله الحارث بن إسماعيل بن أسد المحاسبي ، في كتابه المسمي « فهم القرآن » قال في كلامه على الناسخ والمنسوخ ، وأن النسخ لا يجوز في الأخبار قال : « لا يحل لأحد أن يعتقد أن مدح الله وصفاته ، ولا أسماءه يجوز أن ينسخ منها شيء .

<sup>(</sup>١٣٨) إشارة إلى قوله تعالى (القصص ٣٠٠) ﴿فلما أتاها نودى من شاطىء الواد الأيمن في البقعة المباركة من الشجرة أن يا موسى إنى أنا الله رب العالمين.

إلى أن قال: وكذلك لا يجوز إذا أخبر أن صفاته حسنة عليا أن يخبر بذلك أنها دنية سفلى ، فيصف نفسه بأنه جاهل ببعض الغيب بعد أن أخبر أنه عالم بالغيب ، وأنه لا يبصر ما قد كان ، ولا يسمع الأصوات ، لا قدرة له ، ولا يتكلم ، ولا كلام كان منه ، وأنه تحت الأرض ، ولا على العرش ، جل وعلا عن ذلك .

فإذا عرفت ذلك واستيقنته: علمت ما يجوز عليه النسخ وما لا يجوز، فإن تلوت آية في ظاهر تلاوتها تحسب أنها ناسخة لبعض أخباره كقوله عن فرعون: ﴿ حَتَّى إِذَا أَذْرَكُهُ الْغَرَقُ قَالَ ءَامَنتُ ﴾ الآيات [يونس: ٩٠]، وقال: ﴿ حَتَّى نَعْلَمَ الْمُجَهِدِينَ مِنكُمْ وَالصَّبِرِينَ ﴾ [محمد: ٣١].

وقال: قد تأول قوم: أن الله عنى أن ينجيه ببدنه من النار ، لأنه آمن عند الغرق ، وقال : إنما ذكر الله أن قوم فرعون يدخلون النار دونه وقال : ﴿ فَأَوْرَدَهُمُ النَّارَ ﴾ [هود: ٩٨] ، وقال : ﴿ وَحَاقَ بِعَالِ فَرْعَوْنَ سُوّ الْعَذَابِ ﴾ [غافر: ٥٤] ، ولم يقل بفرعون . قال : وهكذا الكذب على الله ؛ لأن الله تعالى يقول : ﴿ فَأَخَذَهُ اللهُ أَنَكُالَ اللّا خَرَةِ وَاللّأ وَلَى ﴾ على الله ؛ لأن الله تعالى يقول : ﴿ فَأَخَذَهُ اللهُ أَنكُالَ اللّا خَرَة وَاللّأ وَلَى ﴾ [العنكبوت: ٣] ، فأقر التلاوة على استئناف العلم من الله ، عز وجل عن أن يستأنف علماً بشيء، لأنه من ليس له علم بما يريد أن يصنعه لم يقدر أن يستأنف علماً بشيء، لأنه من ليس له علم بما يريد أن يصنعه لم يقدر أن يستأنف علماً بشيء، لأنه من ليس له علم بما يريد أن يصنعه لم يقدر أن يصنعه – نجده ضرورة – قال : ﴿ أَلاَ يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُو اللّه لا جائز الله يَكُون معلوماً موجوداً ؛ لأنه لا جائز أن يكون يعلم الشيء معدوما من قبل أن يكون ؛ ويعلمه موجوداً كان قد أن يكون يعلم الشيء معدوما من قبل أن يكون ؛ ويعلمه موجوداً كان قد كان ؛ فيعلم في وقت واحد معدوما موجوداً وإن لم يكن ، وهذا محال .

إلى أن قال: وكذلك قوله: ﴿ إِنَّا مَعَكُم مُّسَتَمِعُونَ ﴾ ليس معناه أن يحدث له سمعاً. ولا تكلف بسمع ما كان من قولهم. وقد ذهب قوم من « أهل السنة » أن لله استاعاً في ذاته ، فذهبوا إلى أن ما يعقل من أنه يحدث منهم علم سمع لما كان من قول ؛ لأن المخلوق إذا سمع حدث له عقد فهم عما أدركته أذنه من الصوت. وكذلك قوله: ﴿ وَقُل الْعَمَلُواْ فَسَيرَى اللَّهُ عَمَلُكُمْ وَرَسُولُهُ ﴿ وَقُل الْعَمَلُواْ فَسَيرَى اللَّهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ ﴿ وَ التوبة: ١٠٥] ، لا يُحدث بصراً مُحْدَثا في ذاته. وإنما يُحْدِث الشيء فيراه مكوناً. كما لم يزل يعلمه قبل كونه.

إلى أن قال: وكذلك قوله تعالى: ﴿ وَهُوَ الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ ﴾ [ الأنعام: ١٨] ، وقوله: ﴿ اللَّهِ عَمَانُ عَلَى الْعَرْشِ السَّتَوَىٰ ﴾ [ طه: ٥] ، وقوله: ﴿ إِلَيْهِ يَضْعَدُ وقوله: ﴿ إِلَيْهِ يَضْعَدُ الْكُلُمُ الطَّيْبُ وَالْعَمَلُ الصَّلِحُ يَرْفَعُهُ ﴾ [ الملك: ١٦] ، وقوله: ﴿ إِلَيْهِ يَضْعَدُ الْكُلُمُ الطَّيْبُ وَالْعَمَلُ الصَّلِحُ يَرْفَعُهُ ﴾ [ فاطر: ١٠] .

وقال: ﴿ يُدَبِّرُ ٱلْأَمْرَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ إِلَى ٱلْأَرْضِ ثُمَّ يَعْرُجُ إِلَيْهِ ﴾ [السعدة: ٥] ، وقال: ﴿ تَعْرُجُ ٱلْمُلَيْكَةُ وَٱلرُّوحُ إِلَيْهِ ﴾ [المعارج: ٤] ، وقال لعيسى: ﴿ إِنِّي مُتَوَفِّيكَ وَرَافِعُكَ إِلَى وَمُطَهِّرُكَ مِنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ﴾ الآية [آل عمران: ٥٥] ، وقال: ﴿ بَلَرَفَعَهُ ٱللهُ إِلَيْهِ ﴾ [النساء: ١٥٨] ، وقال: ﴿ بَلَرَفَعَهُ ٱللهُ إِلَيْهِ ﴾ [النساء: ١٥٨] ، وقال: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ عِنْدَرَبِكَ لَا يَشْتَكُبُرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ ﴾ [الأعراف: ٢٠٦] .

وذكر الآلهة : أن لو كان آلهة لابتغوا إلى ذي العرش سبيلا ، حيث هو ، فقال : ﴿ قُل لَّوْكَانَ مَعَهُ مَ اللَّهَ تُكَمَا يَقُولُونَ إِذًا لَّا بَتَغُواْ إِلَىٰ ذِي ٱلْعَرْشِ سَبِيلًا ﴾ [ الإسراء : ٢٢ ] ، أي طلبه وقال : ﴿ سَبِّحِ ٱسْمَ رَبِّكَ ٱلْأَعْلَى ﴾ [ الأعلى : ١ ] .

قال أبو عبد الله : فلن ينسخ ذلك لهذا أبداً .

كذلك قوله: ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِي فِي ٱلسَّمَآء إِلَنَّهُ وَفِي ٱلأَرْضِ إِلَنَّهُ ﴾

[الزحرف: ٨٤]، وقوله: ﴿ وَنَحُنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ ٱلْوَرِيدِ ﴿ وَنَحُنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ ٱلْوَرِيدِ ﴾ [ق : ١٦]، وقوله: ﴿ مَايَكُونُ مِنَ تَجُوكَ ثَلَاتُهُ إِلَّاهُو وَجَهُرَكُمْ ﴾ [الأنعام: ٣]، وقوله: ﴿ مَايَكُونُ مِنَ تَجُوكَ ثَلَاتُهُ إِلَّاهُو رَابِعُهُمْ ﴾ الآية [الجادلة: ٧]، فليس هذا بناسخ لهذا. ولا هذا ضد لذلك.

واعلم أن هذه الآيات ليس معناها أن الله أراد الكون بذاته ، فيكون في أسفل الأشياء أو ينتقل فيها لانتقالها ، ويتبعض فيها على أقدارها ، ويزول عنها عند فنائها ، جل وعز عن ذلك . وقد نزع بذلك بعض أهل الضلال ؛ فزعموا أن الله تعالى في كل مكان بنفسه كائناً ، كما هو على العرش (۱۲۹) ؛ لا فرقان بين ذلك ، ثم أحالوا في النفي بعد تثبيت ما يجوز عليه في قولهم ما نفوه ؛ لأن كل من يثبت شيئاً في المعنى ثم نفاه بالقول لم يغن عنه نفيه بلسانه ، واحتجوا بهذه الآيات أن الله تعالى في كل شيء بنفسه كائناً ، ثم نفوا معنى ما أثبتوه فقالوا : لا كالشيء في الشيء .

قال: أبو عبد الله لنا: قوله: ﴿ حَتَّى نَعْلَمُ ﴾ [ محمد: ٣١] ، ﴿ وَسَيْرَى الله ﴾ [ التوبة: ٩٤] ، ﴿ وَيَسْمَعُونَ ﴾ [ الشعراء: ١٥] ، فإنما معناه حتى يكون الموجود فيعلمه موجوداً ، ويسمعه مسموعا ، ويبصره مبصراً ، لا على استحداث علم ولا سمع ولا بصر . وأما قوله: ﴿ وَإِذَا أَرَدُنَا ﴾ [ الإسراء: ١٦] : إذا جاء وقت كون المراد

وأَنْ قُولُهُ : ﴿ عَلَىٰٓ الْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴾ [طه: ٥] ، ﴿ وَهُوَ الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ ٤ الآية [الأنعام: ١٨] ، ﴿ وَأَمِنتُم مَّن فِي ٱلسَّمَاۤ وَ ﴾ [اللك: ١٦] ، ﴿ إِذَا لَّا بَتَغَوْاْ إِلَىٰ ذِى ٱلْعَرْشِ سَبِيلًا ﴾ [الإسراء: ٢٤]، فهذا وغيره مثل

<sup>(</sup>١٣٩) للشيخ حمود بن عبد الله التوجري كتابا في الرد على من قال هو معنا بذاته .

قوله: ﴿ تَعْرُجُ الْمَلَتَ عِكُهُ وَالرُّوحُ إِلَيْهِ ﴾ [المعارج: ٤] ، ﴿ إِلَيْهِ يَصْعَدُ الْكُلُمُ الطَّيْبُ ﴾ [فاطر: ١٠] ، هذا منقطع يوجب أنه فوق العرش. فوق الأشياء كلها ، منزه عن الدخول في خلقه . لا يخفي عليه منهم خافية ؛ لأنه أبان في هذه الآيات أنه أراد أنه بنفسه فوق عباده ؛ لأنه قال : ﴿ عَلَمْ مَن أَبَانُ فِي هَذَه الآيات أنه أراد أنه بنفسه فوق عباده ؛ لأنه قال : ﴿ عَلَمْ مَن فِي السَّمَاءِ أَن يَخْسِفَ بِكُمُ الْأَرْضَ ﴾ [الملك: ١٦] ، يعني فوق العرش ، والعرش على السماء ؛ لأن من قد كان فوق كل شيء على السماء في السماء ؛ وقد قال مثل ذلك في قوله : ﴿ فَسِيحُواْ فِي اللَّرْضِ ﴾ [التوبة: ٢] ، يعني على الأرض ؛ لايريد الدخول في جوفها ، وكذلك قوله : ﴿ يَتِيهُونَ فِي عَلَى الأَرْضِ ؛ لا يريد الدخول في جوفها وكذلك قوله : ﴿ وَلَأُصَلِّبَنَّكُمْ فِ جُلُوعِ النَّخْلِ ﴾ [طه: ٢١] ، يعني على الأرض ؛ لا يريد الدخول في جوفها وكذلك قوله : ﴿ وَلَأُصَلِّبَنَّكُمْ فِ جُلُوعِ النَّخْلِ ﴾ [طه: ٢١] ، يعني فوقها عليها .

وقال: ﴿ أَمْنَكُمْ مَّن فِي ٱلسَّمَآء ﴾ [اللك: ١٦]، ثم فصل فقال: ﴿ أَن يُخْسِفُ بِكُمُ ٱلْأَرْضَ ﴾ [اللك: ١٦]، ولم يصل فلم يكن لذلك معنى - إذا فصل قوله: ﴿ مَّن فِي ٱلسَّمَآء ﴾ ثم استأنف التخويف بالحسف - إلا أنه على عرشه فوق السماء. وقال تعالى: ﴿ يُدَبِّرُ ٱلْأَمْرُ مِنَ السَّمَآء إِلَى ٱلْأَرْضِ ثُمَّ يَعُرُجُ إِلَيْهِ ﴾ [السحدة: ٥]، وقال: ﴿ تَعُرُجُ المَّارَجِ : ٤].

فبين عروج الأمر وعروج الملائكة ، ثم وصف وقت صعودها بالارتفاع صاعدة إليه فقال : ﴿ فِي يَوْمِكَانَ مِقْدَارُهُ خَمْسِينَ أَلْفَسَنَةٍ ﴾ والمعارج : ٤] ، فقال : صعودها إليه ، وفصله من قوله إليه ، كقول القائل : أصعد إلى فلان في ليلة أو يوم ، وذلك أنه في العلو وأن صعودك إليه في يوم ، فإذا صعدوا إلى العرش فقد صعدوا إلى الله عز وجل ، وإن كانوا لم يروه و لم يساووه في الارتفاع في علوه فإنهم صعدوا من الأرض ، وعرجوا بالأمر إلى العلو قال تعالى : ﴿ بَلَرَفَعُهُ ٱللّهُ إِلَيْهِ ﴾

[النساء: ١٥٨]، ولم يقل عنده.

وقال فرعون: ﴿ يَهَامَانُ اللهِ مُوسَىٰ اللهِ مُوسَىٰ اللهِ مُوسَىٰ ﴾ [ عَافر: ٣٧] ، ثم استأنف الكلام فقال: ﴿ وَ إِنِّي لَأَظُنَّهُ كُلْذِبًا ﴾ [ عافر: ٣٧] ، فيما قال لي أن إلهه فوق السموات.

فبين الله سبحانه وتعالى أن فرعون ظن بموسى أنه كاذب فيما قال: وعمد لطلبه حيث قاله مع الظن بموسى أنه كاذب ، ولو أن موسى قال: إنه فى كل مكان بذاته لطلبه فى بيته ، أو فى بدنه ، أو حشه . فتعالى الله عن ذلك . ولم يجهد نفسه ببنيان الصرح .

قال أبو عبد الله : وأما الآي التي يزعمون أنها قد وصلها – ولم يقطعها كما قطع الكلام الذي أراد به أنه على عرشه – فقال : ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللهَ يَعْلَمُ مَا فِي السَمَوَ تُومَافِي الْأَرْضِ ﴿ ﴾ [ المجادلة : ٧ ] ، فأخبر بالعلم ثم أخبر أنه مع كل مناج ، ثم ختم الآية بالعلم بقوله : ﴿ إِنَّ اللهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [ المجادلة : ٧ ] .

فبدأ بالعلم وختم بالعلم: فبين أنه أراد أنه يعلمهم حيث كانوا ؛ لا يخفون عليه ، ولا يخفى عليه مناجاتهم ، ولو اجتمع القوم فى أسفل . وناظرٌ إليهم فى العلو . فقال : إنى لم أزل أراكم ، وأعلم مناجاتكم لكان صادقاً – ولله المثل الأعلى أن يشبه الخلق – فإن أبوا إلا ظاهر التلاوة وقالوا : هذا منكم دعوى خرجوا عن قولهم فى ظاهر التلاوة ؛ لأن من هو مع الإثنين فأكثر ؛ هو معهم لا فيهم ومن كان مع شيء خلا جسمه ، وهذا خروج من قولهم .

وكذلك قوله تعالى: ﴿ وَنَحْنُأُقُرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ ٱلْوَرِيدِ ﴾ [ق: ١٦]، لأن ما قرب من الشيء ليس هو في الشيء، ففي ظاهر التلاوة على دعواهم أنه ليس في حبل الوريد. وكذلك قوله: ﴿ وَهُو ٱلَّذِي

فِ السّمَآءِ إِلَنَهُ وَفِي الْأُرْضِ إِلَنَهُ ﴾ [ الزخرف: ٨٤] ، لم يقل في السماء ثم قطع حقال: فقطع – كما قال: ﴿ وَهُو الّذِي فِي السّمَآءِ ﴾ [ الملك: ١٦] – فقال: ﴿ وَهُو الّذِي فِي السّمَآءِ إِلَكَ ﴾ [ الملك: ١٦] – فقال: ﴿ وَهُو الّذِي فِي السّمَآءِ إِلَنَهُ ﴾ [ الزخرف: ٨٤] ، يعني إله أهل السماء وإله أهل الأرض، وذلك موجود في ﴿ اللغة ﴾ تقول: فلان أمير في خراسان، وأمير في بلخ، وأمير في سمرقند؛ وإنما هو في موضع واحد، ويخفي عليه ما وراءه فكيف العالي فوق الأشياء ، لا يخفي عليه شيء من الأشياء يدبره، فهو إله فيهما إذ كان مدبراً لهما، وهو على عرشه وفوق كل شيء، تعالى عن الأشباه والأمثال اه.

وقال الإمام أبو عبد الله محمد بن خفيف في كتابه الذي سماه « اعتقاد التوحيد بإثبات الأسماء والصفات » قال في آخر خطبته: فاتفقت أقوال المهاجرين والأنصار في توحيد الله عز وجل ، ومعرفة أسمائه وصفاته وقضائه ، قولا واحداً وشرعا ظاهراً ، وهم الذين نقلوا عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ذلك حتى قال: « عليكم بسنتى » وذكر الحديث ( العن الله من أحدث حدثا ) ( الخان قال : فكانت

<sup>(</sup>۱٤٠) صحیح: رواه أبو داود (۲۰۷) والترمذی (۱۸۱٦) وقال هذا حدیث حسن صحیح وابن ماجه فی المقدمة (۲۶ – ٤٤) وابن حبان (۱۰۲) موارد والدارمی (۱ / ٤٤ – ٥٥) والحاکم (۱ / ٥٥) وقال صحیح لیس له علة وأقره الذهبی وابن أبی عاصم فی السنة (٥٤) عن العرباض بن ساریة رضی الله عنه وسبق رقم (٤) . (۱٤١) صحیح: أخرجه البخاری (۱۱۱، ۱۱۷، ۲۰۸۷، ۳۰۲۷، ۳۰۲۷، ۳۱۷۲، ۳۲۷۵، ومسلم (۱۳۷۰) عن علی رضی الله عنه وأخرج البخاری (۱۸۲۷، ۲۳۰۷) ومسلم (۱۳۷۱) عن أنس رضی الله عنه وأخرجه مسلم (۱۳۷۱) عن أبی هریرة رضی الله عنه ولنخاری (۱۳۷۱) عن أبی هریرة رضی الله عنه . ولفظ حدیث أنس عند البخاری (المدینة حرم من كذا إلی كذا ، لا یقطع شجرها ، ولا یحدث فیها حدث من أحدث حدثا فعلیه لعنة الله والملائكة أجمعین ) ا.ه. .

كلمة الصحابة على الاتفاق من غير اختلاف – وهم الذين أُمِرْنَا بالأخذ عنهم إذ لم يختلفوا بحمد الله تعالى فى أحكام التوحيد ، وأصول الدين ، من « الأسماء والصفات » كما اختلفوا فى الفروع ، ولو كان منهم فى ذلك اختلاف لنقل إلينا : كما نقل سائر الاختلاف – فاستقر صحة ذلك عند خاصتهم وعامتهم ؛ حتى أدوا ذلك إلى التابعين لهم بإحسان ، فاستقر صحة ذلك عند العلماء المعروفين ؛ حتى نقلوا ذلك قرناً بعد قرن ؛ لأن الاختلاف كان عندهم فى الأصل كفر ، ولله المنة .

ثم إنى قائل – وبالله أقول – إنه لما اختلفوا فى أحكام التوحيد وذكر الأسماء والصفات على خلاف منهج المتقدمين ، من الصحابة والتابعين ، فخاضوا فى ذلك من لم يعرفوا بعلم الآثار ، ولم يعقلوا قولهم بذكر الأخبار ، وصار معولهم على أحكام هوى حسن النفس المستخرجة من سوء الظن به ، على مخالفة السنة والتعلق منهم بآيات لم يسعدهم فيها ما وافق النفوس . فتأولوا على ما وافق هواهم وصححوا بذلك مذهبهم : احتجت إلى الكشف عن صفة المتقدمين ، ومأخذ المؤمنين ، ومناهج الأولين ؛ خوفاً من الوقوع فى جملة أقاويلهم التى حذر رسول الله صلى الله عليه وسلم أمته ومنع المستجيبين له حتى حذرهم .

ثم ذكر : « أبو عبد الله » خروج النبي صلى الله على وسلم وهم يتنازعون في القدر وغضبه (۱٤٢) ، وحديث « لا ألفين أحدكم » (۱٤٢) ، وحديث

<sup>(</sup>١٤٢) حسن: أخرجه أحمد (٢ / ١٧٨) عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده وابن ماجه في المقدمة (٨٥) ولفظه: خرج رسول الله على أصحابه وهم يختصمون في القدر. فكأنما يُفقأ في وجهه حب الرمان من الغضب. فقال: « بهذا أمرتم ، أو لهذا خلقتم ؟ تضربون القرآن بعضه ببعض. بهذا هلكت الأمم قبلكم ».

قال فقال عبد الله بن عمرو: ما غبطت نفسى بمجلس تخلفت فيه عن رسول الله على عبد الله على الله على الله على المجلس وتخلفي عنه ا.هـ .

<sup>(</sup>۱٤٣) صحیح : أخرجه أبو داود (٤٦٠٥) والترمذی (۲۸۰۰) وقال : هذا حدیث حسن=

« ستفترق أمتى على ثلاث وسبعين فرقة » ( الناجية ما كان عليه هو وأصحابه ؛ ثم قال : فلزم الأمة قاطبة معرفة ما كان عليه الصحابة . و لم يكن الوصول إليه إلا من جهة التابعين لهم بإحسان : المعروفين بنقل الأخبار من لا يقبل المذاهب المحدثة ؛ فيتصل ذلك قرناً بعد قرن ممن عُرفوا بالعدالة والأمانة الحافظين على الأمة ما لهم وما عليهم من إثبات السنة إلى أن قال :

فأول مانبتدى، به ما أوردنا هذه المسألة من أجلها ذكر « أسماء الله عز وجل » فى كتابه ، وما بيَّن صلى الله عليه وسلم من « صفاته » فى سنته ، وما وصف به عز وجل مما سنذكر قول القائلين بذلك ، مما لا يجوز لنا فى ذلك أن نرده إلى أحكام عقولنا بطلب الكيفية بذلك ، ومما قد أمرنا بالاستسلام له – إلى أن قال :-

ثم إن الله تعرف إلينا بعد إثبات الوحدانية والإقرار بالألوهية : أن ذكر تعالى فى كتابه بعد التحقيق ، بما بدأ من أسمائه وصفاته ، وأكد عليه السلام بقوله فقبلوا منه كقبولهم لأوائل التوحيد من ظاهر قوله لا إله إلا الله . إلى أن قال بإثبات نفسه بالتفصيل من المجمل . فقال لموسى عليه السلام : ﴿ وَاصْطَنَعْتُكُ لِنَفْسِى ﴾ [طه: ١٤] ، وقال : ﴿ وَيُحَدِّرُكُمُ اللهُ نَفْسَهُ مُ اللهُ نَفْسَهُ مَا عمران : ٢٨] .

ولصحة ذلك واستقرار ما جاء به المسيح عليه السلام فقال: ﴿ تُعَلَّمُ مَا فِي نَفْسِي وَلَا أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ ﴾ [المائدة: ١١٦]، وقال عز وجل: ﴿ كُنْبُ رَبُّكُمْ عَلَىٰ نَفْسِهُ الرَّحْمَةَ ﴾ [الأنعام: ٥٤].

<sup>=</sup> وابن ماجه فى المقدمة (۱۳) وأحمد (٦ / ٨) والشافعى فى سننه (١٩) وفى الرسالة (٢٩٥) والحاكم (١٠٨ / ١٠٨ – ١٠٩) وصححه اللالكائى (٩٨) والبغوى فى شرح السنة (١٠١) عن أبى رافع رضى الله عنه .

<sup>(</sup>١٤٤) حسن لغيره : وسبق برقم (٣٤) .

وأكد عليه السلام صحة إثبات ذلك في سنته فقال: «يقول الله عز وجل: من ذكرني في نفسه ذكرته في نفسي »(١٤٠٠) وقال: «كتب كتاباً بيده على نفسه: إن رحمتي غلبت غضبي »(١٤٠١) وقال: «سبحان الله رضى نفسه »(١٤٠٠) وقال في محاجة آدم لموسى: «أنت الذي اصطفاك الله واصطنعك لنفسه »(١٤٠٠): فقد صرح يظاهر قوله: أنه أثبت لنفسه نفساً ، وأثبت له الرسول ذلك ؛ فعلى من صدق الله ورسوله اعتقاد ما أحبر عن نفسه ، ويكون ذلك مبنياً على ظاهر قوله: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ مَثَى الله والشورى: ١١].

ثم قال : فعلى المؤمنين خاصتهم وعامتهم قبول كل ما ورد عنه عليه السلام ، بنقل العدل عن العدل . حتى يتصل به صلى الله عليه وسلم ؛ وإن مما قضى الله علينا في كتابه ، ووصف به نفسه ، ووردت السنة بصحة ذلك أن قال : ﴿ الله نُورُ السَّمَنُونَ تَ وَالْأَرْضِ ﴾ [النور: ٣٥] ، ثم قال عقيب ذلك : ﴿ نُورُ عَلَى نُورٍ ﴾ [النور: ٣٥] ، وبذلك دعاه صلى الله عليه ذلك : ﴿ نُورُ عَلَى نُورٍ ﴾ [النور: ٣٥] ، وبذلك دعاه صلى الله عليه

<sup>(</sup>۱٤٥) صحیح: أخرجه البخاری (۷۶۰۵، ۷۵۰۵) ومسلم (۲۲۷۰) عن أبی هریرة رضی الله عنه .

<sup>(</sup>١٤٦) **صحيح** : وسبق تخريجه رقم (٢١) .

<sup>(</sup>١٤٧) صحيح : أخرجه مسلم (٢٧٢٦) عن جويرية رضى الله عنها .

<sup>(</sup>۱٤٨) صحیح: أخرجه البخاری (۲۲۰۹، ۲۷۳۱، ۲۷۳۱) وابن ماجه فی المقدمة ومسلم (۲۹۵) وأبو داود (۲۰۱۱) والترمذی (۲۱۳۲) وابن ماجه فی المقدمة (۸۰۱) ومالك فی الموطأ (۲ / ۸۹۸) وأحمد (۲ / ۲۲۸، ۲۲۲، ۲۲۸، ۲۹۲، ۲۹۲، ۲۹۲، ۲۹۲، والبيه فی الأسماء (۲۰۰۳) والبيه فی فی شرح السنة (۱ / ۱۲۲) والبيه فی الأسماء (ص ۳۱۰) والهیثمی فی مجمع الزوائد (۷ / ۱۹۱) وقال: رواه أبی يعلی وأحمد بنحوه والطبرانی ورجالهم رجال الصحیح وابن أبی عاصم فی السنة وأحمد بنحوه والطبرانی ورجالهم رجال الصحیح وابن أبی عاصم فی السنة (۱ / ۲۲) وما بعدها والآجری فی الشریعة (ص ۳۲۳) واللالکائی (۲۲ می الله عنه می رخی الله عنه می رود در در ۱۰۳۳، ۲۰۳۰)

وسلم: « أنت نور السموات والأرض » (۱٬۹۰ ثم ذكر حديث أبى موسى : « حجابه النور – أو النار – لو كشفه لأحرقت سبحات وجهه ما انتهى إليه بصره من خلقه » (۱٬۰۰ ، وقال : سبحات وجهه جلاله ونوره ، نقله عن الخليل وأبى عبيد ، وقال : قال عبد الله بن مسعود : نور السموات نور وجهه .

ثُمْ قَالَ : وَمَمَا وَرِدُ بِهِ النَّصُ أَنْهُ حَيَّ وَذَكَرُ قُولُهُ تَعَالَى ﴿ اللَّهُ لَآ إِلَّهُ إِلَّا هُوَ اللَّهُ كَا اللَّهُ لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

مُ وذكر حديث أبي موسى المتقدم، فقال في هذا الحديث: من

<sup>(</sup>۱٤٩) صحيح: أخرجه البخارى (۱۱۲۰) ۱۱۲۰، ٧٣٨٥، ٧٤٤٢، ٩٤٧٥) ومسلم (٧٦٩) وبطرف منه (٢٧١٧) عن ابن عباس رضى الله عنهما وأخرجه أيضا الترمذى (٣٤١٨) وابن ماجه (١٣٥٥) والدارمى (١٤٩٤) والطبراني في الكبير (١١٠/ ٣٤) وابن خزيمة في الصحيح (١١٥١) وفي التوحيد (ص ٧٩) وأحمد (١/ / ٣٤) والطبراني في الدعاء (٧٥٣ – ٧٥٤) وعبد الرزاق في المصنف (١/ / ٢٩٨) عن ابن عباس أيضا .

<sup>(</sup>۱۵۰) صحیح: وسبق تخریجه رقم (۱۳۱) .

<sup>(</sup>۱۰۱) ضعيف: أخرجه الترمذي (٣٥٢٤) وقال هذا حديث غريب وفيه يزيد الرقاشي وهو ضعيف، وله شاهد عند البيهقي في الأسماء (ص ١١٣) والحاكم من حديث ابن مسعود (١/ ٥٠٩) وقال هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه. وقال الذهبي في التلخيص: عبد الرحمن لم يسمع من أبيه وعبد الرحمن ومن بعده ليسوا بحجة وابن السنى بسند ضعيف (٣٣٢) ومع هذا فقد حسنه شيخنا الألباني في الكلم الطيب (ص ٧٩) وقواه الأرناؤوط في جامع الأصول (٤/ ٢٩٦).

وأخرج الطبراني في الدعاء (٩١) والنسائي في اليوم والليلة (٦١٢ – ٦١٣) عن أنس بلفظ : كان رسول الله عَلِيَالله يعوم « يا حي يا قيوم » وسنده حسن .

أوصاف الله عز وجل: لا ينام . موافق لظاهر الكتاب . ﴿ لَا تَأْخُذُهُ رِسَنَةٌ وَكَانَوُمٌ ﴾ [ البقرة : ٢٥٥ ] ، وأن له « وجهاً » موصوفاً بالأنوار . وأن له « بصراً » كما علمنا في كتابه أنه سميع بصير .

ثم ذكر الأحاديث في إثبات الوجه . وفي إثبات السمع والبصر ، والآيات الدالة على ذلك .

ثم قال: ثم إن الله تعالى تعرف إلى عباده المؤمنين ، أن قال: له يدان قد بسطهما بالرحمة ، وذكر الأحاديث في ذلك ، ثم ذكر شعر أمية بن أبي الصلت (١٠٢٠).

ثم ذکر حدیث: « یلقی فی النار وتقول: هل من مزید ؟ حتی یضع فیها رجله » وهی روایة البخاری ، وفی روایة أخری: « یضع علیها قدمه » (۱۰۳) .

ثم ما رواه مسلم البطين عن ابن عباس : أن الكرسي موضع القدمين وأن العرش لا يقدر قدره إلا الله  $(10^{(10)})$  ، وذكر قول مسلم البطين نفسه ، وقول السدى ، وقول وهب بن منبه ، وأبى مالك وبعضهم يقول : موضع قدميه ، وبعضهم يقول : واضع رجليه عليه .

ثم قال: « فهذه الروايات قد رويت عن هؤلاء من صدر هذه الأمة موافقة لقول النبى صلى الله عليه وسلم متدوالة فى الأقوال، ومحفوظة فى الصدر، ولا ينكر خلف عن السلف، ولا ينكر عليهم أحد من نظرائهم، نقلتها الخاصة والعامة مدونة فى كتبهم، إلى أن حدث فى آخر الأمة من قلل الله عددهم، ممن حذرنا رسول الله صلى الله عليه وسلم عن مجالستهم

<sup>(</sup>۱۵۲) صحیح: سبق تخریجه برقم (۲٤).

<sup>(</sup>١٥٣) **صحيح** : وسبق تخريجه رقم (٢) .

<sup>(</sup>۱٥٤) **صحیح موقوف** : سبق تخریجه رقم (۱۱۹) .

ومكالمتهم ، وأمرنا أن لا نعود مرضاهم ، ولا نشيع جنائزهم (°°') ، فقصد هؤلاء إلى هذه الروايات فضربوها بالتشبيه ، وعمدوا إلى الأحبار فعملوا فى دفعها إلى أحكام المقاييس ، وكفر المتقدمين ، وأنكروا على الصحابة والتابعين ؛ وردوا على الأئمة الراشدين ، فضلوا وأضلوا عن سواء السبيل . ثم ذكر : المأثور عن ابن عباس ، وجوابه لنجدة الحروري (°°۱) ؛ ثم

ورده الشيخ رحمه الله إلى حديث النبى عَلِيْكُم : « القدرية مجوس هذه الأمة : إذا مرضوا فلا تعودوهم وإذا ماتوا فلا تشهدوهم » . وهو وإن كان واردا فى القدرية فهم أيضاً معتزلة والحديث روى عن عدة من الصحابة منهم ابن عمر أخرجه أبو داود (٢٩٤٤) وفيه انقطاع بين أبى حازم سلمة بن دينار فإنه لم يسمع من ابن عمر . والحاكم وابن بطة فى الإبانة (٢ : ٢٢٦) واللالكائى فى السنة (١١٥، ١١٥٣) وأحمد (٢ / ٨٦ ، ١٢٥) وفيه عمر بن عبد الله مولى غفرة وهو ضعيف ، وعن حذيفة رضى الله عنه أخرجه أبو داود (٢٩٣٤) وأحمد (٥ / ٢٠٤ ، ٧٠٤) وإسناده وضيف واللالكائى (١٥٥ ) وفيه أيضا مولى عفرة وهو ضعيف ورجل من الأنصار معيف واللالكائى (١٥٥ ) وفيه أيضا مولى عفرة وهو ضعيف ورجل من الأنصار مجهول وأخرجه كذلك عبد الله بن أحمد فى السنة (ص ١٣٠) . وضعفه شيخنا الألباني فى شرح الطحاوية ص ٤٠٠٠ . وورد أيضاً عن أبى هريرة وفيه زيادة : «فلا تجاسوهم ولا تفاتوهم الكلام » : أخرجه أبو داود (٢٠٧١) بسند ضعيف وأخرجه أيضا عن أبى هريرة عن عمر أبو داود (٢٩٢١) وعن سهل بن سعد أخرجه اللالكائى (١٥٥ ) ١١٥ ) والهيثمى فى المجمع وقال : رواه الطبرانى فى أخرجه اللالكائى (١٥٥ ) ١١٥٠) والهيثمى فى المجمع وقال : رواه الطبرانى فى الأوسط وفيه يحيى بن سابق وهو ضعيف . المجمع وقال : رواه الطبرانى فى حسن .

خلال ، فقال ابن عباس : لولا أن أنجدة كتب إلى ابن عباس يسأله عن خمس خلال ، فقال ابن عباس : لولا أن أكتم علماً ما كتبت إليه . كتب إليه نجدة : أما بعد . فأخبرني هل كان رسول الله عليه يغزو بالنساء ؟ وهل كان يضرب لهن بسهم ؟ وهل كان يقتل الصبيان ؟ ومتى ينقضى يُتُمُ اليتم ؟ وعن الخمس لمن هو ؟ فكتب إليه ابن عباس : كتبت تسألني هل كان رسول الله عليه يغزو بالنساء ؟ وقد كان يغزو بهن فيداوين الجرحى ، ويحذين من الغنيمة ، وأما بسهم ، فلم يضرب لهن . وأن رسول الله عليه لم يكن يقتل الصبيان . فلا تقتل الصبيان . وكتبت تسألني : متى ينقضى يُتُمُ اليتم ؟ فلعمرى إن الرجل لتنبت لحيته وإنه لضعيف الأخذ=

حديث « الصورة » (۱۰۷) وذكر أنه صنف فيه كتاباً مفرداً ، واختلاف الناس فى تأويله . ثم قال : « وسنذكر أصول السنة وما ورد من الاختلاف فيما نعتقده فيما خالفنا فيه أهل الزيغ وما وافقنا فيه أصحاب الحديث من

(۱۰۷) يشير الشيخ رحمه الله إلى حديث أبى هريرة رضى الله عن النبى عَيِّلِكُم « إذا قاتل أحدكم أخاه فليجتنب الوجه ، فإن الله خلق آدم على صورته » . أخرجه مسلم (٢٦١٢) والبخارى (٢٥٥٩) في الصحيح وفي الأدب المفرد (١٧٤) وأحمد (٢ / ٢٥١ ، ٤٣٤) وابن أبى عاصم في السنة (٢٠٠) والدارقطني في الصفات (٤٤) وابن خزيمة في التوحيد (١ / ٨٦ – ٨٤) والآجرى في الشريعة (ص ٣١٥) والبيهقي في الأسماء (ص ٢٩١) وغيرهم .

وهذا الحديث صحيح ولكن عود الضمير في قوله (صورته) فيه اختلاف شديد بين العلماء الأرجح فيه أن الضمير يعود على الله جل وعلا وفي هذا ورد حديث أبي هريرة أيضا عند ابن أبي عاصم (٥١٥) وحديث ابن عمر (٥١٧ – ٥١٥) وانظر كتاب التوحيد لابن خزيمة (١ / ٨٢) وما بعدها والصفات للدارقطني (ص ٥٦) وما بعدها . وفيها مقال شيخنا حماد محمد الأنصاري ( تعريف أهل الإيمان بصحة حديث سورة الرحمن) وكلام فضيلة الشيخ تقى الدين الهلالي رحمه الله (ص ٦٢ – ٦٣) وانظر رد شيخنا الأستاذ الألباني على الشيخ الأنصاري في الضعيفة (٣ / ٣١٦) وما بعدها .

والذى جعلنى أرجح عود الضمير إلى ربنا جل وعلا أن هذه صفة ثابتة لله تعالى كا في حديث معاذ مرفوعاً: رأيت ربى في أحسن صورة أخرجه أحمد (٥ / ٣٤٣) وأخرجه عن ابن عباس (١ / ٣٦٨) وعن بعض أصحاب النبى (٤ / ٣٦) ، (٥ / ٣٧٨) وهو حديث حسن . وحديث أبى سعيد الحدرى في الصحيحين وفيه : « فيأتيهم الجبار في صورة غير صورته التي رأوه فيها أول مرة » . والحديث أخرجه البخارى واللفظ له (١٨٣ / ٤٢٠ – ٤٢٠) مع الفتح ومسلم (١٨٨) والنسائى بطرف منه (٨ / ١١٢) والآجرى (ص ٢٦٠ – ٢٦١) فالصورة إذن صفة ثابتة بطرف منه (٨ / ١١١) والآجرى (ص ٢٦٠ – ٢٦١) فالصورة إذن صفة ثابتة للم تعالى فلا داعى للخلاف والله أعلم .

النفسه . ضعيف العطاء منها . فإذا أخذ لنفسه من صالح ما يأخذ الناس ، فقد ذهب عنه اليتم . وكتبت تسألني عن الخمس لمن هو ؟ وإنا كنا نقول : هو لنا . فأبي علينا قومنا ذاك .

المثبتة – إن شاء الله –

ثم ذكر الخلاف في الإمامة واحتج عليها ، وذكر اتفاق المهاجرين والأنصار على تقديم « الصديق » وأنه أفضل الأمة .

ثم قال : وكان الاختلاف في «خلق الأفعال » هل هي مقدرة أم لا ؟ قال : وقولنا فيها أن أفعال العباد مقدرة معلومة ، وذكر إثبات القدر . ثم ذكر الخلاف في أهل « الكبائر » ومسألة « الأسماء والأحكام » وقال : قولنا فيها أنهم مؤمنون على الإطلاق وأمرهم إلى الله ، إن شاء عذبهم وإن شاء عفا عنهم .

وقال: أصل « الإيمان » موهبة يتولد منها أفعال العباد ؛ فيكون أصل التصديق والإقرار والأعمال ، وذكر الخلاف في زيادة الإيمان ونقصانه . وقال : قولنا أنه يزيد وينقص . قال : ثم كان الاختلاف في القرآن مخلوقا وغير مخلوق ، فقولنا وقول أئمتنا إن القرآن كلام الله غير مخلوق ، وإنه صفة الله ، منه بدأ قولاً وإليه يعود حكماً . ثم ذكر الخلاف في الرؤية وقال : قولنا وقول أئمتنا فيما نعتقد أن الله يرى في القيامة ، وذكر الحجة .

ثم قال : اعلم رحمك الله أنى ذكرت أحكام الاختلاف على ما ورد من ترتيب المحدثين في كل الأزمنة . وقد بدأت أن أذكر أحكام الجُمل من العقود . فنقول : ونعتقد ، أن الله عز وجل له عرش . وهو على عرشه فوق سبع سمواته بكل أسمائه وصفاته ؛ كما قال : ﴿ الرّحَمَنُ عَلَى الْعَرْشِ السّتُوى ﴾ [ طه : ٥] ، ﴿ يُدَيِّرُ الْأَمْرُ مِنَ السّماء إلى الأرض ﴾ [ السجدة : ٥] ، ولا نقول إنه في الأرض كما هو في السماء على عرشه لأنه عالم بما يجرى على عباده ﴿ ثُمَّ يَعْرُجُ إِلَيْهِ ﴾ [ السجدة : ٥] .

إلى أن قال : « ونعتقد أن الله تعالى خلق الجنة والنار ، وأنهما مخلوقتان للبقاء ؛ لا للفناء . إلى أن قال : ونعتقد أن النبي صلى الله عليه وسلم عرج بنفسه إلى سدرة المنتهى . إلى أن قال : « ونعتقد أن الله قبض قبضتين فقال : « هؤلاء للجنة وهؤلاء للنار » .

ونعتقد أن للرسول صلى الله عليه وسلم « حوضاً » ونعتقد أنه أول شافع وأول مشفع وذكر « الصراط » و « الميزان » و « الموت » وأن المقتول قتل بأجله واستوفى رزقه .

إلى أن قال: « ومما نعتقد أن الله ينزل كل ليلة إلى سماء الدنيا في ثلث الليل الآخر ؛ فيبسط يده فيقول: « ألا هل من سائل » الحديث (١٠٠٠)، وليلة النصف من شعبان (١٠٥٠)، وعشية عرفة ، وذكر الحديث في ذلك (١٦٠٠).

<sup>(</sup>١٥٨) صحيح : وسبق تخريجه (١٣٢) .

<sup>(</sup>۱۰۹) حسن لغيره: ورد عن تسعة من الصحابة هم معاذ بن جبل ، وأبو ثعلبة الحشنى ، وعبد الله بن عمرو ، وأبو موسى الأشعرى ، وأبو هريرة ، وأبو بكر الصديق ، وعوف بن مالك ، وعائشة وكثير بن مرة رضى الله عنهم جميعاً . جمع هذه الطرق كلها إلا الأخير منها فهو عند الدارقطنى فى كتاب النزول (۸۲ – ۸۶) شيخنا الأستاذ الألبانى فى سلسلته الصحيحة (۱۱٤٤) ولفظ حديث أبى موسى عند ابن أبى عاصم فى السنة (۱۰۰) قال : سمعت رسول الله عيالية يقول : « ينزل ربنا تبارك وتعالى إلى سماء الدنيا ليلة النصف من شعبان فيغفر لأهل الأرض إلا مشرك أو مشاحن » . وأخرجه ابن ماجه (۱۳۹۰) وهو فى صحيح ابن ماجه (۱۱٤٠) وانظر طرقه كذلك فى كتاب النزول للدارقطنى بتحقيق شيخنا الدكتور على وانظر طرقه كذلك فى كتاب النزول للدارقطنى بتحقيق شيخنا الدكتور على

<sup>(</sup>۱٦٠) حسن: أخرجه الدارقطنى فى كتاب النزول عن أم سلمة رضى الله عنها (١٦٠) حسن: أخرجه الدارقطنى فى كتاب النزول عن أم سلمة رضى الله عنل : أى يوم هو ؟ قالت يوم عرفة . وأخرجه عن جابر البغوى فى شرح السنة (١٩٣١) وابن خبان (٣٨٤٢) الإحسان ورجاله ثقات لولا عنعنة أبى الزبير لكن للحديث شاهد بغير لفظ النزول عند مسلم فى صحيحه (١٣٤٨) عن عائشة رضى الله عنها قالت : إن رسول الله عليه قال : « ما من يوم أكثر من أن يُعتِق الله فيه عبداً من النار من يوم عرفه ، وإنه ليدنوا ثم يباهى بهم الملائكة . فيقول : ما أراد هؤلاء » ؟

قال : ونعتقد أن الله تعالى كلم موسى تكليماً . واتخذ إبراهيم خليلا . وأن الخلة غير الفقر ؛ لا كما قال أهل البدع .

ونعتقد أن الله تعالى خص محمداً صلى الله عليه وسلم بالرؤية ، واتخذه خليلا كما اتخذ إبراهيم خليلا . ونعتقد أن الله تعالى اختص بمفتاح خمس من الغيب لا يعلمها إلا الله ﴿ إِنَّ اللهَ عِندَهُ عِندَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ ﴾ الآية [ لقمان : ٣٤ ] .

ونعتقد المسح على الخفين: ثلاثاً للمسافر، ويوماً وليلة للمقيم، ونعتقد الصبر على السلطان من قريش؛ ما كان من جور أو عدل؛ ما أقام الصلاة من الجمع والأعياد والجهاد معهم ماض إلى يوم القيامة. والصلاة فى الجماعة حيث ينادى لها واجب؛ إذا لم يكن عذر أو مانع، والتراويح سنة؛ ونشهد أن من ترك الصلاة عمداً فهو كافر، والشهادة والبراءة بدعة (١٢١٠)، والصلاة على من مات من أهل القبلة. سنة؛ ولا ننزل أحداً جنة ولا ناراً حتى يكون الله ينزلهم؛ والمراء والجدال فى الدين بدعة.

ونعتقد أن ما شجر بين أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم أمرهم إلى الله ؛ ونترحم على عائشة ونترضى عنها ؛ والقول فى اللفظ والملفوظ؛

<sup>=</sup> وهو عند أحمد بلفظ قريب عن أبى هريرة (٢ / ٣٠٥) ، (٢ / ٢٢٤) عن عبد الله بن عمرو رضى الله عنهما .

<sup>(</sup>١٦١) يقصد الشهادة بالجنة للمحسن والبراء من المسيء أو الشهادة له بالنار ، فهذا مخالف لعقيدة السلف وفي هذا يقول الإمام الطحاوى في عقيدته السلفية : ونرجو للمحسنين من المؤمنين أن يعفو عنهم ويدخلهم الجنة برحمته ، ولا نأمن عليهم ، ولا نشهد لهم بالجنة، ونستغفر لمسيئهم ، ونخاف عليهم ، ولا نقنطهم . انظر الشرح ص : ٣٢٥ ويقول أيضاً : ولا نشهد عليهم – يعنى على أحد من أهل القبلة – بكفر ولا بشرك ولا بنفاق ، ما لم يظهر منهم شيء من ذلك ، ونذر سرائرهم إلى الله .

وكذلك في الاسم والمسمى بدعة ، والقول في الإيمان مخلوق ، أو غير مخلوق بدعة .

واعلم أنى ذكرت اعتقاد أهل السنة على ظاهر ما ورد عن الصحابة والتابعين مجملا من غير استقصاء إذ تقدم القول من مشائخنا المعروفين من أهل الإبانة والديانة إلا أنى أحببت أن أذكر « عقود أصحابنا المتصوفة » فيما أحدثته طائفة نسبوا إليهم ما قد تخرصوا من القول بما نزه الله تعالى المذهب وأهله من ذلك.

إلى أن قال : وقرأت لمحمد بن جرير الطبري فى كتاب سماه ( التبصير ) . كتب بذلك إلى أهل طبرستان فى إختلاف عندهم ؛ وسألوه أن يصنف لهم ما يعتقده ويذهب إليه ؛ فذكر فى كتابه اختلاف القائلين برؤية الله تعالى ؛ فذكر عن طائفة إثبات الرؤية فى الدنيا والآخرة .

ونسب هذه المقالة إلى « الصوفية » قاطبة لم يخص طائفة . فبين أن ذلك على جهالة منه بأقوال المخلصين منهم ؛ وكان من نسب إليه ذلك القول بعد أن ادعى على الطائفة – ابن أخت عبد الواحد بن زيد والله أعلم محله عند المخلصين فكيف بابن أخته . وليس إذا أحدث الزائغ في نحلته قولا نسب إلى الجملة ؛ كذلك في الفقهاء والمحدثين ليس من أحدث قولا في الفقه ؛ وليس فيه حديث يناسب ذلك ؛ ينسب ذلك إلى جملة الفقهاء والمحدثين .

واعلم أن لفظ « الصوفية » وعلومهم تختلف ، فيطلقون ألفاظهم على موضوعات لهم ، ومرموزات وإشارات ، تجري فيما بينهم فمن لم يداخلهم على التحقيق ، ونازل ما هم عليه رجع عنهم وهو خاسىء وحسير .

ثم ذكر إطلاقهم لفظ « الرؤية » بالتقييد . فقال : كثيراً ما يقولون : رأيت الله . يقول . وذكر عن جعفر بن محمد قوله لما سئل : هل رأيت الله حين عبدته ؟ فقال السائل كيف رأيته ؟ فقال :

لم تره الأبصار بتحديد الأعيان ؛ ولكن رؤية القلوب بتحقيق الإيقان ، ثم قال : ﴿ وَأَنَّهُ تَعَالَى يُرَى فَى الآخرة كَمَا أُحبر فَى كتابه ، وذكره رسول الله صلى الله عليه وسلم(١٦٢) .

هذا قولنا وقول أئمتنا ، دون الجهال من أهل الغباوة فينا .

وإن مما نعتقده أن الله حرم على المؤمنين دماءهم وأموالهم وأعراضهم ، وذكر ذلك في حجة الوداع (١٦٣) ، فمن زعم أنه يبلغ مع الله إلى درجة يبيح الحق له ما حظر على المؤمنين - إلا المضطر على حال يلزمه إحياء للنفس لو بلغ العبد ما بلغ من العلم والعبادات - فذلك كفر بالله ، وقائل ذلك قائل بالإباحة ، وهم المنسلخون من الديانة .

وإن مما نعتقده ترك إطلاق تسمية « العشق » على الله تعالى ، وبين أن ذلك لا يجوز لاشتقاقه ولعدم ورود الشرع به (١٦٤) . وقال : أدنى ما فيه أنه بدعة وضلالة ، وفيما نص الله من ذكر المحبة كفاية .

وإن مما نعتقده: أن الله لا يحل فى المرئيات. وأنه المتفرد بكمال أسمائه وصفاته ، بائن من خلقه مستو على عرشه ، وأن القرآن كلامه غير مخلوق حيث ماتُلى ودُرِس وحفظ – ونعتقد أن الله تعالى اتخذ إبراهيم خليلا واتخذ نبينا محمداً صلى الله عليه وسلم خليلا وحبيبا ، والخلة لهما منه ، على خلاف ما قاله المعتزلة: إن الخلة الفقر والحاجة . إلى أن قال :

<sup>(</sup>۱٦٢) قال تعالى : ﴿ وَجُوهُ يُومَئُدُ نَاصُوهُ إِلَى رَبُّهَا نَاظُرَهُ ﴾ وانظر التعليق رقم (١٠٦) . (١٦٣) صحيح : وسبق تخريجه رقم (٢٩) .

<sup>(</sup>١٦٤) يقول الإمام ابن أبي العز الحنفي شارح العقيدة الطحاوية (ص: ١٦٥) وهو يذكر مراتب المحبة: السابعة: العشق؛ وهو الحب المفرط الذي يخاف على صاحبه منه، ولكن لا يوصف به الرب تعالى ولا العبد في محبة ربه، وإن كان أطلق بعضهم، واختلف في سبب المنع، فقيل: عدم التوقيف، وقيل: غير ذلك ولعل إمتناع إطلاقه: أن العشق محبة مع شهوة اهـ. كلامه بلفظه.

« والخلة والمحبة صفتان الله هو موصوف بهما ، ولا تدخل أوصافه تحت التكييف والتشبيه ، وصفات الحلق من المحبة والخلة جائز عليها الكيف ؛ فأما صفاته تعالى فمعلومة فى العلم ، وموجودة فى التعريف ، قد انتفى عنهما التشبيه ، فالإيمان به واجب ، واسم الكيفية عن ذلك ساقط .

ومما نعتقده أن الله أباح المكاسب والتجارات والصناعات ، وإنما حرم الله الغش والظلم ، وأما من قال بتحريم تلك المكاسب فهو ضال مضل مبتدع ؛ إنما إذ ليس الفساد والظلم والغش من التجارات والصناعات في شيء ، إنما حرم الله ورسوله الفساد ؛ لا الكسب والتجارات ؛ فإن ذلك على أصل الكتاب والسنة جائز إلى يوم القيامة ، وإن مما نعتقد أن الله لا يأمر بأكل الحلال ، ثم يعدمهم الوصول إليه من جميع الجهات ؛ لأن ما طالبهم به موجود إلى يوم القيامة ؛ والمعتقد أن الأرض تخلو من الحلال ، والناس يتقلبون في الحرام ؛ فهو مبتدع ضال ، إلا أنه يقل في موضع ويكثر في موضع ؛ لا أنه مفقود من الأرض .

ومما نعتقده أنا إذا رأينا من ظاهره جميل لا نتهمه فى مكسبه وماله وطعامه ؛ جائز أن يؤكل طعامه ، والمعاملة فى تجارته ؛ فليس علينا الكشف عما قاله . فإن سأل سائل على سبيل الاحتياط ؛ جاز إلا من داخل الظلمة .

ومن ينزع عن الظلم ، وأخذ الأموال بالباطل ومعه غير ذلك : فالسؤال والتوقي ؛ كما سأل الصديق غلامه (١٦٥) ؛ فإن كان معه من المال سوى ذلك

<sup>(</sup>١٦٥) أظنه يريد ما أخرجه البخارى فى صحيحه (٣٨٤٢) عن عائشة رضى الله عنها قالت: كان لأبى بكر غلام يخرج له الخراج ، وكان أبو بكر يأكل من خراجه ، فجاء يوماً بشىء فأكل منه أبو بكر ، فقال له الغلام : أتدرى ما هذا ؟ فقال أبو بكر وما هو ؟ قال : كنت تكهنت لإنسان فى الجاهلية ، وما أحسن الكهانة ، إلا أنى خدعته فأعاطانى بذلك ، فهذا الذى أكلت منه . فأدخل أبو بكر يده فقاء كل شىء فى بطنه

مما هو خارج عن تلك الأموال فاختلطا ، فلا يطلق عليه الحلال ولا الحرام ، الا أنه مشتبه ؛ فمن سأل استبرأ لدينه كا فعل الصديق . وأجاز ابن مسعود وسلمان الأكل منه وعليه التبعة (١٦١٠) . والناس طبقات ، والدين الحنيفية السمحة .

وإن مما نعتقد أن العبد ما دام أحكام الدار جارية عليه فلا يسقط عنه الخوف والرجاء ، وكل من ادعى الأمن فهو جاهل بالله ، وبما أخبر به عن نفسه : ﴿ فَلَا يَأْمَنُ مَكْرَ اللّهَ إِلَّا ٱلْقَوْمُ الْخَيْسِرُونَ ﴾ [ الأعراف : ٩٩] ، وقد أفردت كشف عورات من قال بذلك .

ونعتقد: أن العبودية لا تسقط عن العبد ما عقل وعلم ما له وما عليه ، فيبقى على أحكام القوة والاستطاعة ؛ إذ لم يسقط الله ذلك عن الأنبياء ، والصديقين ، والشهداء والصالحين ، ومن زعم أنه قد خرج عن رق العبودية إلى فضاء الحرية بإسقاط العبودية ، والخروج إلى أحكام الأحدية المسدية بعلائق الآخرية : فهو كافر لا محالة ؛ إلا من اعتراه علة ، أو رأفة ؛ فصار معتوها أو مجنوناً أو مبرسماً (١٦٧٠) ، وقد اختلط عقله أو لحقه غشية يرتفع عنه بها أحكام العقل ، وذهب عنه التمييز والمعرفة ؛ فذلك خارج عن الملة مفارق للشريعة .

وذكر الحافظ فى الفتح (٧ / ١٥٤) أن البيهقى أخرجه أيضاً فى شعب الإيمان ومعنى ( يخرج له الخراج ) أى يأتيه بما يكسبه ، والخراج ما يقرره السيد على عبده من مال يحضره له من كسبه ا.هـ ومن الفتح .

<sup>(177)</sup> 

<sup>(</sup>١٦٧) (بُرْسِم ) : أصابه البرسام ؛ فهو مبرسم ، ( البرسام ) : ذات الجَنب ، وهو التهاب في الغشاء المحيط بالرئة . المعجم الوسيط (١ / ٥٠) .

ومن زعم الإشراف على الخلق: يعلم مقاماتهم ومقدارهم عند الله – بغير الوحى المنزل من قول رسول الله صلى الله عليه وسلم – فهو خارج عن الملة ، ومن ادعى أنه يعرف مآل الخلق ومنقلبهم ، وعلى ماذا يموتون عليه ويختم لهم – بغير الوحي من قول الله وقول رسوله – فقد باء بغضب من الله .

و « الفراسة » حق على أصول ما ذكرناه . وليس ذلك مما رسمناه في شيء ، ومن زعم أن صفاته تعالى بصفاته – ويشير في ذلك إلى غير آية العظمة والتوفيق والهداية – وأشار إلى صفاته عز وجل القديمة : فهو حلولي قائل باللاهوتية ، والالتحام ، وذلك كفر لا محالة .

ونعتقد أن الأرواح كلها مخلوقة . ومن قال أنها غير مخلوقة فقد ضاهى قول النصارى – النسطورية – فى المسيح ، وذلك كفر بالله العظيم . ومن قال : إن شيئاً من صفات الله حال فى العبد : أو قال بالتبعيض على الله فقد كفر ؛ والقرآن كلام الله ليس بمخلوق ، ولا حال فى مخلوق ؛ وأنه كيفما ما تلى وقريء ، وحفظ : فهو صفة الله عز وجل ؛ وليس الدرس من المدروس ولا التلاوة من المتلو ! لأنه عز وجل بجميع صفاته وأسمائه غير مخلوق ، ومن قال بغير ذلك فهو كافر .

ونعتقد أن القراءة « الملحنة » بدعة وضلالة .

وأن « القصائد » بدعة . ومجراها على قسمين : فالحسن من ذلك من ذكر آلاء الله ونعماءه وإظهار نعت الصالحين وصفة المتقين ، فذلك جائز . وتركه والاشتغال بذكر الله والقرآن والعلم أولى به . وما جرى على وصف المرئيات ونعت المخلوقات فاستماع ذلك على الله كفر . واستماع الغناء والربعيات على الله كفر . والرقص بالإيقاع ونعت الرقاصين (على ) أحكام الدين فسق . وعلى أحكام التواجد والغناء لهو ولعب .

وحرام على كل من يسمع القصائد والربعيات الملحنة – الجائى بين أهل الأطباع – على أحكام الذكر . إلا لمن تقدم له العلم بأحكام التوحيد ، ومعرفة أسمائه وصفاته . وما يضاف إلى الله تعالى من ذلك : وما لا يليق به عز وجل مما هو منزه عنه ، فيكون استاعه كما قال : ﴿ ٱلَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ اللَّهَ وَالْرَمَ : ١٨ ] .

وكل من جهل ذلك وقصد استاعه على الله على غير تفصيله فهو كفر لا محالة ، فكل من جمع القول وأصغى بالإضافة إلى الله فغير جائز إلا لمن عرف بما وصفت من ذكر الله ونعمائه ، وما هو موصوف به عز وجل مما ليس للمخلوقين فيه نعت ولا وصف ؛ بل ترك ذلك أولى وأحوط ، والأصل في ذلك أنها بدعة والفتنة فيها غير مأمونة على استاع الغناء . و « الربعيات » بدعة ، وذلك مما أنكره المطلبي ومالك والثوري ، ويزيد بن هارون وأحمد بن حنبل ، وإسحاق ، والاقتداء بهم أولى من الأقتداء بمن لا يعرفون في الدين ، ولا لهم قدم عند المخلصين .

وبلغنى أنه قيل لبشر بن الحارث: إن أصحابك قد أحدثوا شيئاً يقال له القصائد. قال: مثل أيش؟ قال: مثل قوله:

اصبري يا نفس حتى تسكني دار الجليل

فقال : حسن . وأين يكون هؤلاء الذين يستمعون ذلك ؟ قال : قلت : بغداد فقال : كذبوا – والله الذي لا إله غيره – لا يسكن ببغداد من يستمع ذلك .

قال أبو عبد الله : ومما نقول – وهو قول أئمتنا – إن الفقير إذا احتاج وصبر و لم يتكفف إلى وقت يفتح الله له كان أعلى ، فمن عجز عن الصبر كان السؤال أولى به على قوله صلى الله عليه وسلم : « لأن يأخذ أحدكم

حبله » الحديث (١٦٨) ونقول: إن ترك المكاسب غير جائز إلا بشرائط موسومة من التعفف والاستغناء عما في أيدى الناس ؛ ومن جعل السؤال حرفة – وهو صحيح – فهو مذموم في الحقيقة خارج (١٦٩).

ونقول: إن المستمع إلى « الغناء ، والملاهي » فإن ذلك كما قال عليه السلام: « الغناء ينبت النفاق في القلب » (١٧٠٠) وإن لم يكفر فهو فسق لا محالة .

والذي نختار: قول أثمتنا: أن ترك المراء فى الدين ، والكلام فى الإيمان مخلوق أو غير مخلوق ، ومن زعم الرسول صلى الله عليه وسلم واسط يؤدى ، وأن المرسل إليهم أفضل: فهو كافر بالله ، ومن قال بإسقاط الوسائط

<sup>(</sup>۱۶۸) صحیح: أخرجه البخاری (۱۶۷۰، ۱٤۸۰، ۲۰۷٤، ۲۳۷۶) ومسلم (۱۶۸) صحیح: أخرجه البخاری (۲۳۷، ۱۶۸۰) والترمذی (۲۸۰) والنسائی (۱۰٤۲) وأحمد (۲ / ۲۹۹، ۳۹۰ (۲۹۹، ۹۹۹) عن أبی هریرة رضی الله عنه وأخرجه البخاری أیضاً عن الزبیر.

<sup>(</sup>۱۲۹) يعنى عن طريقة الصوفية . ووردت أحاديث صحيحة في ذم السؤال منها ما أخرجه مسلم (۱۰۶) وابن ماجه (۱۸۳۸) وابن أبي شيبة (۲ / ۲۰۸ – ۲۰۹) والقضاعي في مسند الشهاب عن أبي هريرة رضى الله عنه قال : قال رسول الله عنها لله من سأل الناس أموالهم تكثراً ، فإنما يسأل جمراً . فليستقل أو ليستكثر » واللفظ لمسلم .

<sup>(</sup>۱۷۰) ضعيف مرفوعاً . صحيح موقوفا : روى البيهقى (۱۰ / ٢٢٣) عن ابن مسعود رضى الله عنه بسنده من طريق ابن أبى الدنيا مرفوعاً وفيه (حرمى بن عمارة) صدوق يهم وفيه مجهول أيضا ورواه موقوفا عن ابن مسعود . واخرج المرفوع أيضا ابن أبى الدنيا فى ذم الملاهى وضعفه الألباني كما فى ضعيف الجامع (٣٩٤٠) وأخرج البيهقى فى شعب الإيمان عن جابر كما فى كنز العمال (٢٠٤٥) وضعيف الجامع (٣٩٤١) وأخرج الديلمى فى مسند الفردوس عن أنس كما فى كنز العمال (٣٩٤١) وأخرج الديلمى فى مسند الفردوس عن أنس كما فى كنز العمال (٢٠٦٠) ولم يتيسر لى الاطلاع على هذه الأسانيد سوى سند البيهقى – وهو من طريق ابن أبى الدنيا كما ذكرت – حتى يتسنى لى الحكم عليها هل تصلح متابعات أو شواهد أم لا ؟ واكتفيت بحكم شيخنا الأستاذ الألباني .

على الجملة فقد كفر ا هـ .

ومن متأخريهم الشيخ الإمام أبو محمد « عبد القادر بن أبى صالح الجيلانى » قال فى كتاب « الغنية » : أما معرفة الصانع بالآيات والدلالات على وجه الاختصار فهو أن يعرف ويتيقن أن الله واحد أحد . إلى أن قال :

وهو بجهة العلو مستو على العرش ، محتو على الملك ، محيط علمه بالأشياء ﴿ إِلَيْهِ يَضْعُدُ الْكُلُمُ الطَّيْبُ وَالْعَمْلُ الصَّلْحُ يَرْفَعُهُ ﴿ ﴾ [ فاطر : ١٠] ، ﴿ يُدَبِّرُ الْأَمْرَ مَنَ السَّمَاء إِلَى الْأَرْضِ ثُمَّ يَعْرُجُ إِلَيْهِ فِي يَوْمِ كَانَ مِقْدَ ارُهُ وَ أَلْفَ سَنَةٍ مِمَّا تَعُدُّونَ ﴾ [ السجدة : ٥] ، ولا يجوز وصفه بأنه في كل مكان ؛ بل يقال إنه في السماء على العرش ، كا قال : ﴿ الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ السَّوَى ﴾ [ طه : ٥] .

وذكر آيات وأحاديث إلى أن قال: وينبغى إطلاق صفة الاستواء من غير تأويل، وأنه استواء الذات على العرش (قال): وكونه على العرش: مذكور في كل كتاب أُنزل على كل نبى أرسل بلا كيف، وذكر كلاما طويلا لا يحتمله هذا الموضع، وذكر في سائر الصفات نحو هذا.

ولو ذكرت ما قاله العلماء في هذا لطال الكتاب جداً .

قال «أبو عمر بن عبد البر»: روينا عن مالك بن أنس، وسفيان الثوري وسفيان بن عيينة، والأوزاعي ومعمر بن راشد «فى أحاديث الصفات» أنهم كلهم قالوا: أمرُّوها كما جاءت؛ قال أبو عمر: ما جاء عن النبى صلى الله عليه وسلم من نقل الثقات أو جاء عن أصحابه رضي الله عنهم فهو عِلم يُدان به ؛ وما أحدث بعدهم ولم يكن له أصل فيما جاء عنهم فهو بدعة وضلالة.

وقال في « شرح الموطأ » لما تكلم على حديث النزول قال : هذا حديث ثابت النقل صحيح [ من جهة الإسناد ] ولا يختلف أهل الحديث في صحته ،

وهو منقول من طرق – سوى هذه – من أخبار العدول عن النبى صلى الله عليه وسلم وفيه دليل على أن الله فى السماء على العرش استوى من فوق سبع سموات ، كما قالت الجماعة ، وهو من حجتهم على « المعتزلة » فى قولهم : إن الله تعالى فى كل مكان [ بذاته المقدسة ] .

قال: والدليل على صحة ما قال أهل الحق قول الله وذكر بعض الآيات – إلى أن قال –: وهذا أشهر وأعرف عند العامة والخاصة من أن يحتاج إلى أكثر من حكايته ، لأنه اضطرار لم يوقفهم عليه أحد ، ولا أنكره [عليهم] مسلم .

وقال أبو عمر بن عبد البر أيضاً : أجمع علماء الصحابة والتابعين الذين حُمل عنهم التأويل قالوا في تأويل قوله : ﴿ مَايَكُونُمِنَ مَجُوكُ ثَلَائَةً إِلَّا هُو رَابِعُهُمْ ﴾ [ المحادلة : ٧ ] ، هو على العرش وعلمه في كل مكان ، وما خالفهم في ذلك من يحتج بقوله .

وقال أبو عمر أيضاً: أهل السنة مجمعون على الإقرار بالصفات الواردة كلها فى القرآن والسنة ، والإيمان بها ، وحملها على الحقيقة ؛ لا على المجاز ، إلا أنهم لا يكيفون شيئاً من ذلك ، ولا يحدون فيه صفة محصورة .

وأما أهل البدع الجهمية والمعتزلة كلها والخوارج: فكلهم ينكرونها ، ولا يحملون شيئاً منها على الحقيقة ، ويزعمون أن من أقر بها مشبه ، وهم عند من أقر بها نافون للمعبود والحق فيما قاله القائلون: بما نطق به كتابُ الله وسنةُ رسوله صلى الله عليه وسلم وهم أئمة الجماعة .

هذا كلام ابن عبد البر إمام أهل المغرب.

وفى عصره الحافظ « أبو بكر البيهقى » مع توليه للمتكلمين من أصحاب أبي الحسن الأشعري ، وذبه عنهم ، قال في كتابه « الأسماء والصفات » :

( باب ما جاء فى إثبات اليدين صفتين – لا من حيث الجارحة – لورود خبر الصادق به ، قال الله تعالى : ﴿ يُنَا بِلْيسُ مَا مَنَعَكَ أَن تَسْجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيدَى ﴾ [ المائدة : ٦٤ ] . بِيدَى ﴾ [ المائدة : ٦٤ ] .

وذكر الأحاديث الصحاح في هذا الباب ، مثل قوله في غير حديث ، في حديث الشفاعة : « يا آدم أنت أبو البشر خلقك الله بيده ونفخ فيك من روحه » (۱۷۱) ومثل قوله في الحديث المتفق عليه : « أنت موسى ، اصطفاك الله بكلامه ، وخط لك الألواح بيده » وفي لفظ : « وكتب لك التوراة بيده » (۱۷۱) ومثل ما في صحيح مسلم « [ أنه سبحانه ] غرس كرامة أوليائه في جنة عدن بيده » (۱۷۲) ومثل قوله صلى الله عليه وسلم : « تكون الأرض يوم القيامة خبزة واحدة يتكفؤها الجبار بيده كما يتكفأ أحدكم خبزته في السفر ؛ نزلا لأهل الجنة » (۱۷۲) .

وذكر أحاديث مثل قوله: «بيدى الأمر »(١٧٠): «والخير في

<sup>(</sup>۱۷۱) صحیح: الأسماء والصفات للبیهقی (ص: ۳۱۰) وأخرجه البخاری (۱۷۱) صحیح: الأسماء والصفات للبیهقی (ص: ۳۱۰) وأخمد (۱۹۲) وأحمد (۲ / ۳۲۰ – ۳۳۱) وغیرهم عن أبی هریرة رضی الله عنه.

<sup>(</sup>۱۷۲) صحيح: وسبق تخريجه برقم (۱٤٩) وهو في الأسماء والصفات (ص: ٣١٥).

<sup>(</sup>۱۷۳) صحيح : البيهقى فى الأسماء (ص : ٣١٨) وابن خزيمة فى التوحيد (٩١) وأخرجه مسلم (١٨٩) عن المغيرة بن شعبة رضى الله عنه .

<sup>(</sup>۱۷۶) صحیح : الأسماء والصفات (ص : ۳۲۰) أخرجه مسلم (۲۷۹۲) وابن خزيمة في التوحيد (۹۸) عن أبي سعيد الحدري رضي الله عنه .

<sup>(</sup>۱۷۰) صحیح: الأسماء والصفات (ص: ۳۲۱) وأخرجه البخارى (٤٨٢٦، ٦١٨١، ماللة على النبي عليه الله على عن أبي هريرة رضى الله عنه عن النبي عليه الله عنه عن النبي عليه الله عنه عن النبي عليه الله عنه عز وجل: « يؤذيني ابن آدم: يسب الدهر، وأنا الدهر بيدى الأمر أقلب الليل والنهار». في المخطوطة الظاهرية « بيدى الخير\_» واستدركناه من مخطوطة المحمودية ومن كتاب الأسماء والصفات.

يديك  $^{(171)}$  « والذي نفس محمد بيده  $^{(77)}$  و « إن الله يبسط يده بالليل ليتوب مسيء الليل ، ويبسط يده بالنهار ليتوب مسيء الليل  $^{(170)}$  وقوله : « المقسطون عند الله على منابر من نور عن يمين الرحمن وكلتا يديه يمين  $^{(170)}$  وقوله : « يطوي الله السموات يوم القيامة ثم يأخذهن بيده اليمنى ، ثم يقول أنا الملك أين الجبارون ؟ أين المتكبرون ؟ ثم يطوى الأرضين بشماله ثم يقول : أنا الملك أين الجبارون ؟ أين المتكبرون ؟  $^{(170)}$ .

<sup>(</sup>۱۷۲) صحيح: الأسماء والصفات للبيهقى (ص: ۳۲۱) ومسلم (۷۷۱) عن على بن أبى طالب رضى الله عنه وهو من دعاء الاستفتاح فى الصلاة.

<sup>(</sup>۱۷۷) صحیح: الأسماء والصفات (ص: ۳۲۱) وذكر الإمام البیهقی ثلاثة أحادیث كلها أقسم فیها النبی علیه بقوله: «والذی نفس محمد بیده» الأول: «والذی نفس محمد بیده» الأول: «والذی نفس محمد بیده لولا ان أشق علی المؤمنین ما قعدت خلف سریة تغزو فی سبیل الله تعالی ، ولكن لا أجد سعة فأحملهم ، ولا یجدون سعة فیتبعونی ، ولا تطیب أنفسهم أن یقعدوا بعدی » وهذا أخرجه البخاری (۳۲ ، ۲۷۸۷ ، ۲۷۸۷ ، ۲۹۷۲ ، ۲۹۷۲ ، ۲۹۲۲ ، ۲۹۲۳ ، ۲۲۲۷ ، ۷۲۲۷ ، ۷۶۵۷ ) ومسلم (۱۸۷۱) عن أبی هریرة رضی الله عنه . والثانی: «والذی نفس محمد بیده لقد هممت أن آمر فیانی أن یستعدوا لی حزماً من حطب ثم آمر رجلاً یصلی بالناس ثم أحرق بیوتا علی من فیها » وهذا أخرجه أیضاً البخاری (۲۶۲ ، ۲۵۲ ، ۲۶۲ ، ۲۲۲ ) ومسلم فیها » وهذا أخرجه أیضاً البخاری (۲۶۶ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۲۲۷) ومسلم لیأتین علی أحد کم یوم لا یرانی ، ثم لأن یرانی أحب إلیه من مثل أهله وماله معهم » لیأتین علی أحد کم یوم لا یرانی ، ثم لأن یرانی أحب إلیه من مثل أهله وماله معهم » وهذا أخرجه مسلم (۲۳۲۶) . قال البیهقی : والأحادیث فی أمثال ذلك كثیرة وهذا أخرجه مسلم (۲۳۲۶) . قال البیهقی : والأحادیث فی أمثال ذلك كثیرة اهم

<sup>(</sup>۱۷۸) **صحیح**: الأسماء والصفات (ص: ۳۲۱) ومسلم (۲۷۵۹) عن أبی موسی الأشعری رضی الله عنه .

<sup>(</sup>۱۷۹) صحيح: الأسماء والصفات (ص: ۳۲٤) وأخرجه مسلم (۱۸۲۷) والترمذي (۱۷۹) عن عبد الله بن عمرو رضي الله عنه .

<sup>(</sup>۱۸۰) صحیح : الأسماء والصفات (ص : ۳۲۳ ، ۳۲۳) وأخرجه البخاری (۲۸۱ ، ۱۸۰) صحیح : الأسماء والصفات (ص : ۳۲۳) ومسلم (۲۷۸۷) وأحمد (۲ / ۳۷۲) والآجری فی الشریعة (ص : ۳۲۰) وابن خزیمة (۹۲–۹۳) وابن ماجه (۱۹۲) وابن أبی عاصم=

وقوله: « يمين الله ملأى لا يغيضها نفقة سحاء الليل والنهار ، أرأيتم ما أنفق منذ خلق السموات والأرض فإنه لم يغض ما فى يمينه وعرشه على الماء وبيده الأخرى القسط يخفض ويرفع »(١٨١) وكل هذه الأحاديث فى الصحاح .

وذكر أيضاً قوله: « إن الله لما خلق آدم قال له ويداه مقبوضتان اخسر أيما شئت. قال: اخترت يمين ربي وكلتا يدي ربي يمين مباركة »(١٨٢١) وحديث: « إن الله لما خلق آدم مسح على ظهره [ بيده ] »(١٨٢٠) إلى

ف السنة (٥٤٨ ، ٥٤٩) ابن خزيمة في التوحيد (٩٢ – ٩٣ – ٩٤) عن أبي هريرة
 رضي الله عنه .

<sup>(</sup>۱۸۱) صحیح: الأسماء والصفات (ص: ۳۲۹) وأخرجه البخاری (۷٤۱۱) ومسلم (۱۸۱) صحیح الأسماء والصفات (ص: ۳۲۹) وابن ماجه (۱۹۷) وابن خزیمة فی التوحید (۹۰) وأحمد (۲ / ۲۶۲ ، ۳۱۳) عن أبی هریرة رضی الله عنه .

<sup>(</sup>۱۸۲) حسن: أخرجه البيهقى فى الأسماء والصفات كا ذكر المؤلف (ص: ٣٢٤، ٣٢٥) والحاكم (١ / ٦٤) وقال: صحيح على شرط مسلم فقد احتج بالحارث بن عبد الرحمن بن أبى ذباب وقد رواه عنه غير صفوان وإنما خرجته من حديث صفوان لأنى علوت فيه. ووافقه الذهبى وابن حبان (٢٠٨١) موارد وابن خزيمة فى التوحيد (٨٩) وابن أبى عاصم فى السنة (٢٠٢) وقال الأستاذ الألبانى: إسناده صحيح رجاله ثقات رجال مسلم غير كاسب واسمه يعقوب بن حميد. وقال الحاكم وله شاهد صحيح ثم أخرجه من طريق أخرى (١ / ٦٤) وأخرجه الترمذي من وجه آخر

<sup>(</sup>۱۸۳) ضعیف: أخرجه البیهقی فی الأسماء (ص: ۳۲۰) وأبو داود (٤٧٠٣) والترمذی (٥٠٧٥) ومالك فی الموطأ (٢ / ٨٩٨) وهو منقطع أخرجوه من طریق مسلم بن یسار الجهنی عن عمر وهو لم یدرك عمر. وأخرجه أبو داود (٤٧٠٤) عن مسلم بن یسار عن نعیم بن ربیعة عن عمر. ونعیم بن ربیعة قال الترمذی مجهول وقال الحافظ مقبول یعنی عند المتابعة ولیس له متابع وفیه أیضا بقیة وقد عنعنه فالحدیث ضعیف والله أعلم. وأخرجه النسائی فی التفسیر من الكبری كما فی تحفة الأشراف (٨ / ١١٣) وزاد الحافظ فی النكت الظراف (٨ / ١١٣) محمد بن نصر=

أحاديث أخر ذكرها من هذا النوع .

ثم قال ( البيهقى ) : أما المتقدمون من هذه الأمة فإنهم لم يُفْسِّروا ما كتبنا من الآيات والأخبار في هذا الباب ؛ وكذلك قال في ( الاستواء على العرش ) وسائر الصفات الخبرية ؛ مع أنه يحكى قول بعض المتأخرين .

وقال القاضي أبو يعلى فى كتاب « إبطال التأويل » لا يجوز رد هذه الأحبار ولا التشاغل بتأويلها ، والواجب حملها على ظاهرها . وأنها صفات الله ، لا تشبه صفات سائر الموصوفين بها من الخلق ؛ ولا يعتقد التشبيه فيها ؛ لكن على ما روي عن الإمام أحمد وسائر الأئمة .

وذكر بعض كلام الزهري ، ومكحول ، ومالك ، والثوري ، والأوزاعي ، والليث ، وحماد بن سلمة ، و [ سفيان ] بن عينة والفضيل بن عياض ، ووكيع وعبد الرحمن بن مهدي ، والأسود بن سالم ، وإسحاق بن راهويه ، وأبى عبيد ، ومحمد بن جرير الطبري ، وغيرهم في هذا الباب . وفي حكاية ألفاظهم طول . إلى أن قال :

ويدل على إبطال التأويل: أن الصحابة ومن بعدهم من التابعين حملوها على ظاهرها ؛ ولم يتعرضوا لتأويلها ولا صرفوها عن ظاهرها ؛ فلو كان التأويل سائغاً لكانوا إليه أسبق لما فيها من إزالة التشبيه ورفع الشبهة .

وقال أبو الحسن « على بن إسماعيل الأشعري » المتكلم صاحب الطريقة المنسوبة إليه فى الكلام فى كتابه الذي صنفه فى « اختلاف المصلين ، ومقالات الإسلاميين » وذكر فرق الروافض والخوارج ، والمرجئة والمعتزلة وغيرهم .

ثم قال : ( مقالة أهل السنة وأصحاب الحديث ) جملة . قول أصحاب

فى كتاب الرد على ابن محمد بن الحنفيه .

الحديث وأهل السنة: الإقرار بالله وملائكته، وكتبه ورسله، وبما جاء عن الله تعالى وما رواه الثقات عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، لا يردون شيئاً من ذلك وإن الله واحد أحد، فرد صمد، لا إله غيره لم يتخذ صاحبة ولا ولداً، وإن محمداً عبده ورسوله، وإن الجنة حق وإن النار حق، وإن الساعة آتية لا ريب فيها، وإن الله يبعث من في القبور، وإن الله على عرشه كما قال: ﴿ الرّحَمَنُ عَلَى الْعَرْشِ السّتَوَىٰ ﴾ [طه: ٥]، وأن له يدين بلا كيف كما قال: ﴿ خَلَقْتُ بِيدَى ﴾ [ص: ٧٠]، وكما قال: ﴿ بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ ﴾ [المائدة: ٢٤]، وإن له عينين بلا كيف كما قال: ﴿ بَلْ يَدَاهُ بَعْرِي بِنَا لَهُ وَجِها كما قال: ﴿ وَيَبْقَىٰ وَجُهُرِيكَ ذُو الله وجها كما قال: ﴿ وَيَبْقَىٰ وَجُهُرِيكَ ذُو الرّحمن: ٢٧].

وإن أسماء الله تعالى لا يقال: إنها غير الله كما قالت المعتزلة والخوارج. وأقروا أن لله علماً كما قال: ﴿ أَنزَلَهُ بِعِلْمِهِ ﴾ [النساء: ١٦٦]، وكما قال: ﴿ وَمَا تَحْمِلُ مِنْ أَنثَىٰ وَلَا تَضَعُ إِلَّا بِعِلْمِهِ ﴾ [فاطر: ١١]، وأثبتوا له السمع والبصر، ولم ينفوا ذلك عن الله كما نفته المعتزلة وأثبتوا لله القوة كما قال: ﴿ أَوَلَمْ يَرَوْأُ أَنَّ اللّهَ الّذِي خَلَقَهُمْ هُوَ أَشَدُ مِنْهُمْ قُوةً ﴾ قال: ﴿ وَحَرَ مَذْهِبُمْ فَى القدر. إلى أن قال:

ويقولون: إن القرآن كلام الله غير مخلوق والكلام في اللفظ والوقف ، من قال باللفظ وبالوقف فهو مبتدع عندهم ، لا يقال اللفظ بالقرآن مخلوق ولا يقال غير مخلوق ، ويقرون أن الله يُرى بالأبصار يوم القيامة كا يُرى القمر ليلة البدر ، يراه المؤمنون ولا يراه الكافرون ؛ لأنهم عن الله محجوبون ، قال عز وجل : ﴿ كُلّا إِنَّهُمْ عَن رَّبِّهِمْ يَوْمَبِذِ لّمَحْجُوبُونَ ﴾ [ المطففين : ١٥ ] ، وذكر قولهم في الإسلام والإيمان والحوض والشفاعة وأشياء . إلى أن قال : وينكرون الجدل والمراء في الدين والخصومة والمناظرة فيما يتناظر فيه أهل

الجدل . ويتنازعون فيه من دينهم ، ويسلمون الروايات الصحيحة كما جاءت به الآثار الصحيحة التي جاءت بها الثقات عدل عن عدل حتى ينتهى ذلك إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم ؛ لا يقولون كيف ولا لم ؟ لأن ذلك بدعة [ عندهم ] إلى أن قال :

ويُقرُّون أن الله يجيء يوم القيامة كما قال تعالى : ﴿ وَجَآءَ رَبُّكَ وَالْمَلَكُ مَنَّاصَفًا ﴾ [ الفجر : ٢٢] ، وأن الله يَقْرِبُ من خلقه كيف شاء ؛ كما قال : ﴿ وَنَحُنُ أَقَرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ ٱلْوَرِيدِ ﴾ [ ق : ١٦] ، إلى أن قال :

ويرون مجانبة كل داع إلى بدعة ، والتشاغل بقراءة القرآن وكتابة الآثار [ والنظر فى الآثار ] ؛ والنظر فى الفقه ، مع الاستكانة والتواضع ؛ وحسن الخلق مع بذل المعروف ؛ وكف الأذى ، وترك الغيبة والنميمة والسعاية وتفقد المآكل والمشارب . قال : فهذه جملة ما يأمرون به ويستسلمون إليه ويرونه ، وبكل ما ذكرنا من قولهم نقول وإليه نذهب ؛ وما توفيقنا إلا بالله وهو المستعان (۱۸۹).

وقال الأشعري أيضاً في « اختلاف أهل القبلة في العرش » فقال أهل السنة وأصحاب الحديث: إن الله ليس بجسم ؛ ولا يشبه الأشياء ، وأنه استوى على العرش ؛ كما قال : ﴿ الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْضِ السّتَوَىٰ ﴾ [ طه : ٥ ] ، ولا نتقدم بين يدي الله ورسوله في القول : [ بل ] نقول استوى بلا كيف ، وأن له وجهاً كما قال : ﴿ وَيَبْقَىٰ وَجُهُرَبِكَ ذُوا لَجُلُكِلِ وَالْإِكْرَامِ ﴾ [الرحمن : ٢٧] .

وأن له يدين كما قال : ﴿ خَلَقْتُ بِيَدَى ﴾ [ ص : ٧٥ ] ، وأن له عينين كما قال : ﴿ تَجْرِى بِأُعْيُنِنَا ﴾ [ القمر : ١٤ ] ، وأنه يجيء يوم القيامة هو وملائكته كما قال : ﴿ وَجَاءَ رَبُّكَ وَالْمَلَكُ صَفًّا صَفًّا ﴾ [ الفجر : ٢٢ ] .

<sup>(</sup>١٨٤) مقالات الإسلاميين واختلاف المصلين (١ / ٣٤٥ – ٣٥٠) .

وأنه ينزل إلى سماء الدنيا كما جاء فى الحديث ؛ ولم يقولوا شيئاً إلا ما وجدوه فى الكتاب ، أو جاءت به الرواية عن رسول الله صلى الله عليه وسلم . وقالت المعتزلة : إن الله استوى على العرش بمعنى استولى وذكر مقالات أخرى .

وقال أيضاً أبو الحسن الأشعري في كتابه الذي سماه « الإبانة في أصول الديانة » وقد ذكر أصحابه أنه آخر كتاب صنفه ؛ وعليه يعتمدون في الذب عنه عند من يطعن عليه – فقال :-

( فصل فى إبانة قول أهل الحق والسنة ) . فإن قال قائل : قد أنكرتم قول المعتزلة ، والقدرية ، والجهمية ، والحرورية ، والرافضة ، والمرجئة ؛ فعرفونا قولكم الذي به تقولون وديانتكم التي بها تدينون .

قيل له: قولنا الذي نقول به، وديانتنا التي ندين بها التمسك بكلام ربنا وسنة نبينا، وما رؤي عن الصحابة والتابعين وأئمة الحديث، ونحن بذلك معتصمون وبما كان يقول به أبو عبد الله أحمد بن حنبل - نضر الله وجهه ورفع درجته وأجزل مثوبته - قائلون. ولما خالف قوله مخالفون ؟ لأنه الإمام الفاضل ؟ والرئيس الكامل ؟ الذي أبان الله به الحق، ودفع به الضلال ؟ وأوضح به المنهاج، وقمع به بدع المبتدعين وزيغ الزائغين، وشك الشاكين ؟ فرحمة الله عليه من إمام مقدم، وجليل معظم، وكبير مفهم!

« وجملة قولنا » أنا نقر بالله وملائكته ، وكتبه ، ورسله ، وبما جاءوا به من عند الله ، وبما رواه الثقات عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ، لا نرد من ذلك شيئاً ؛ وأن الله واحد لا إله إلا هو . فرد صمد لم يتخذ صاحبة ولا ولدا ؛ وأن « محمداً عبده ورسوله » أرسله بالهدى ودين الحق ﴿ لِيُظْهِرُهُ وَلَا لِللهُ يَنْ كُلُّهُ هُ ﴾ [ التوبة : ٣٣] ، وأن الجنة حق ، والنار حق ، وأن الساعة آتية ، وأن الله يبعث من في القبور .

وأَن الله مستو على عرشه كما قال: ﴿ ٱلرَّحْمَنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴾ [طه: ٥] ، وأَن له وجها كما قال: ﴿ وَيَبْقَىٰ وَجُهُرَبِكُ ذُو ٱلجُلَالِ وَآلِإِ كُرَامٍ ﴾ [الرحمن: ٢٧] ، وأن له يدين بلا كيف كما قال: ﴿ خَلَقْتُ بِيدَى ﴾ [ص: ٧٥] ، وكما قال: ﴿ بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ يُنفِقُ كَيْفَ بِيدَى ﴾ [ص: ٧٥] ، وكما قال: ﴿ بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ يُنفِقُ كَيْفَ يَشَاءُ ﴾ [المائدة: ٦٤] ، وأن له عينين بلا كيف كما قال: ﴿ بَجُرِي بِاللهِ عَيْمَ كَان ضالاً ، وذكر نحوا مما ذكر في الفرق إلى أن قال:

ونقول إن الإسلام أوسع من الإيمان ، وليس كل إسلام إيماناً ، وندين بأن الله يقلب القلوب بين إصبعين من أصابع الله عز وجل  $^{(100)}$  ، وأنه عز وجل يضع السموات على إصبع . والأرضين على إصبع ، كا جاءت الرواية الصحيحة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم  $^{(100)}$  . إلى أن قال :

« وأن الإيمان » قول وعمل ، يزيد وينقص ، ونسلم الروايات الصحيحة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ، التي رواها الثقات عدلا عن عدل ، حتى ينتهي إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم – إلى أن قال : ونصدق بجميع الروايات التي أثبتها أهل النقل من النزول إلى سماء الدنيا ، وأن الرب عز وجل يقول : « هل من سائل؟ هل من مستغفر ؟  $(^{(N^{(1)})})$  وسائر ما نقلوه وأثبتوه خلافا لما قال أهل الزيغ والتضليل :

وَنُعَوِّلُ فيما اختلفنا فيه إلى كتاب ربنا ، وسنة نبينا ، وإجماع المسلمين وما كان فى معناه ، ولا نبتدع فى دين الله ما لم يأذن لنا به . ولا نقول على الله ما لا نعلم .

<sup>(</sup>۱۸۵) صحیح : وسبق تخریجه رقم (۱) .

<sup>(</sup>۱۸٦) صحیح : وسبق تخریجه برقم (۸۷) .

<sup>(</sup>۱۸۷) صحیح متواتر : وسبق تخریجه رقم (۱۳۲)

ونقول أن الله يجيء يوم القيامة كما قال: ﴿ وَجَآءَ رَبُّكَ وَٱلْمَلُكُ صَفًا صَفًا ﴾ [ الفجر: ٢٢] ، وأن الله يقرب من عباده كيف شاء كما قال: ﴿ مُعَمَّدُنَا وَنَحُنْ أُقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ ٱلْوَرِيدِ ﴾ [ق: ١٦] ، وكما قال: ﴿ مُعَمَّدُنَا فَتَدَلَّى فَكَانَ قَابَ قَوْسَيْنِ أُوَّأَدْنَى ﴾ [ النجم: ٨-٩] .

إلى أن قال : وسنحتج لما ذكرناه من قولنا وما بقي مما لم نذكره بابا بابا .

ثم تكلم على أن الله يُرى واستدل على ذلك ؛ ثم تكلم على أن القرآن غير مخلوق واستدل على ذلك ، ثم تكلم على من وقف فى القرآن وقال لا أقول : إنه مخلوق ، ولا غير مخلوق ، ورد عليه . ثم قال :

## □ باب ذكر الاستواء على العرش □

فقال إن قال قائل: ما تقولون في الاستواء؟ قيل له: نقول إن الله مستو على عرشه كما قال: ﴿ الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اَسْتَوَىٰ ﴾ [طه: ٥] ، وقال تعالى: ﴿ إِلَيْهِ يَصْعَدُ الْكُلُمُ الطَّيْبُ وَالْعَمَلُ الصَّلِحُ يَرْفَعُهُ ، وقال تعالى: ﴿ بَلْرَفَعُهُ اللّهُ إِلَيْهِ ﴾ وقال تعالى: ﴿ يَدَيِّرُ السَّمَاءُ إِلَى الْأَرْضِ ثُمُّ يَعُرُجُ إِلَيْهِ ﴾ [السجدة: ٥] .

وقال تعالى حكاية من فرعون : ﴿ يَنْهَامَنُ ا بِنْ لِي صَرَّحَالَعَلِّى أَبْلُغُ اللَّهُ مَا لَكُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ أَلْكُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللهُ اللهُ

فالسموات فوقها العرش ، فلما كان العرش فوق السموات قال : ﴿ المُمنَّمُ مِن فِي السَّمَا وَ ﴾ لأنه مستو على العرش الذي هو فوق السموات ، وكل ما علا فهو سماء فالعرش أعلى السموات وليس إذا قال : ﴿ المُمنَّمُ مَن فِي السَّمَا وَ ﴾ [ الملك : ١٦] ، يعنى جميع السموات وإنما أراد العرش الذي

هو أعلى السموات ، ألا ترى أن الله عز وجل ذكر السموات فقال تعالى : ﴿ وَجَعَلَ الْقَمَرَ فِيهِنَّ نُورًا ﴾ [ نوح : ١٦] ، و لم يرد أن القمر يملؤهن وأنه فيهن جميعاً .

ورأينا المسلمين جميعاً يرفعون أيديهم إذا دَعَوا نحو السماء ؛ لأن الله على عرشه الذى هو فوق السموات ، فلولا أن الله على العرش لم يرفعوا أيديهم نحو العرش ، كما لا يحطونها إذا دعوا إلى الأرض .

ثم قال:

## □ فَصــل □

وقد قال القائلون من المعتزلة ، والجهمية ، والحرورية أن معنى قوله : ﴿ الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ السّتَوَىٰ ﴾ [طه: ٥] ، أنه استولى ومَلَكَ وقهر ، وأن الله عز وجل فى كل مكان ، وجحدوا أن يكون الله على عرشه كما قال أهل الحق وذهبوا فى الاستواء إلى القدرة ، فلو كان كما ذكروه كان لا فرق بين العرش والأرض السابعة ؛ لأن الله قادر على كل شيء ، والأرض فالله قادر عليها وعلى الحشوش وعلى كل ما فى العالم ، فلو كان الله مستويا على العرش بمعنى الاستيلاء – وهو عز وجل مستول على الأشياء كلها – لكان مستويا على العرش وعلى الأرض ، وعلى السماء وعلى الحشوش والأقذار ؛ لأنه قادر على الأشياء مستول عليها .

وإذا كان قادراً على الأشياء كلها ولم يجز عند أحد من المسلمين أن يقول: إن الله مستو على الحشوش والأخلية لم يجز أن يكون الاستواء على العرش الاستيلاء الذى هو عام فى الأشياء كلها ، ووجب أن يكون معنى الاستواء يخص العرش ، دون الأشياء كلها . وذكر دلالات من القرآن والحديث ، والإجماع والعقل .

□ باب الكلام في الوجه والعينين والبصر واليدين □

وذكر الآيات في ذلك . ورد على المتأولين لها بكلام طويل لا يتسع هذا الموضع لحكايته : مثل قوله فإن سئلنا أتقولون لله يدان ؟ قيل : نقول ذلك ، وقد دل عليه قوله تعالى : ﴿ يَدُ اللهِ فَوْقَ أَيْدِيهِم ﴾ [ الفتح : ١٠] ، وقوله تعالى : ﴿ لِمَا خَلَقْتُ بِيدَى ﴾ [ ص : ٢٥] ، وروى عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : ﴿ إِنَ اللهُ مسح ظهر آدم بيده فاستخرج منه ذريته ﴾ (١٨٨) وقد جاء في الخبر المذكور عن النبي صلى الله عليه وسلم : ﴿ إِنَ اللهُ خلق وقد جاء في الخبر المذكور عن النبي صلى الله عليه وسلم : ﴿ إِنَ اللهُ خلق آدم بيده ، وخلق جنة عدن بيده ، وكتب التوراة بيده ، وغرس شجرة طوبي بيده » (١٨٩) .

<sup>(</sup>١٨٨) ضعيف: وسبق تخريجه رقم (١٨٣) وقمت بتصحيح النص من المخطوطتين ونسخة الإبانة بتحقيق الشيخ عبد القادر الأرناؤوط وتقديم شيخنا حماد محمد الأنصارى طبع الجامعة الإسلامية.

<sup>(</sup>۱۸۹) حسن: أخرجه البيهقى (ص: ٣١٨) بسند ضعيف عن الحارث بن نوفل مرفوعاً ولفظه: « إن الله عز وجل خلق ثلاثة أشياء بيده ، وخلق آدم بيده ، وكتب التوراة بيده وغرس الفردوس بيده ». الحديث وهذا القدر له شواهد من أحاديث صحيحة في غاية الصحة.

فخلق آدم بيد الرحمن ثابت في حديث الشفاعة وسبق تخريجه رقم (١٧١) كتابة التوراة بيد الرحمن ثابتة كذلك في حديث المحاجة وسبق تخريجه برقم (١٤٩) وغرس الفردوس بيد ربنا جل وعلا ثبت كذلك في حديث المغيرة وسبق تخريجه برقم (١٧٣). وصح أيضا موقوفاً على ابن عمر رضى الله عنهما أخرجه البيهقي في الأسماء (ص: ٣١٩) والحاكم (٢/ ٣١٩) وقال حديث صحيح و لم يخرجاه ووافقه الذهبي، وأخرجه الذهبي في العلو كما في المختصر (٥٣). واللالكائي (٧٣، ٧٢٩) وقال الألباني بسند صحيح على شرط مسلم في تعليقه على العلو. وورد كذلك مرفوعاً عن عبد الله بن عمر عند الدرامي في الرد على المريسي (ص: ١٧٢) وفي سنده المثنى بن الصباح وهو ضعيف.

وليس يجوز في لسان العرب ولا في عادة أهل الخطاب أن يقول القائل عملت كذا بيدي ويريد بها النعمة ، وإذا كان الله إنما خاطب العرب بلغتها ، وما يجرى مفهوما في كلامها . ومعقولا في خطابها ، وكان لا يجوز في خطاب أهل البيان أن يقول القائل : فعلت كذا بيدي ويعنى بها النعمة : بطل أن يكون معنى قوله تعالى ﴿ بِيَدَى ﴾ النعمة .

وذكر كلاما طويلاً في تقرير هذا ونحوه .

وقال القاضي أبو بكر « محمد بن الطيب الباقلاني » المتكلم - وهو أفضل المتكلمين المنتسبين إلى الأشعرى ؛ ليس فيهم مثله لا قبله ولا بعده - قال في « كتاب الإبانة » تصنيفه : فإن قال قائل : فما الدليل على أن لله وجها ويدا ؟ قيل له قوله : ﴿ وَيَبْقَىٰ وَجُهُرَبِكَ ذُو الجُلُكِلُ وَالْإِكْرَامِ ﴾ ويدا ؟ قيل له قوله : ﴿ وَيَبْقَىٰ وَجُهُرَبِكُ ذُو الجُلَكِلُ وَالْإِكْرَامِ ﴾ [الرحمن : ٢٧] ، وقوله تعالى : ﴿ مَامَنَعَكُ أَن تَسْجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيدَى ﴾ [الرحمن : ٢٧] ، فأثبت لنفسه وجها ويداً .

فإن قال : أنكرتم أن يكون وجهه ويده جارحة إن كنتم لا تعقلون وجهاً ويداً إلا جارحة ؟

قلنا: لا يجب هذا ، كا لا يجب إذا لم نعقل حياً عالما قادراً إلا جسما أن نقضي نحن وأنتم بذلك على الله سبحانه وتعالى ، وكا لا يجب فى كل شيء كان قائماً بذاته أن يكون جوهراً ؛ لأنا وإياكم لم نجد قائما بنفسه فى شاهدنا إلا كذلك ، وكذلك الجواب لهم إن قالوا : يجب أن يكون علمه وحياته ، وكلامه وسمعه ، وبصره وسائر صفات ذاته عرضاً واعتلوا بالوجود .

وقال : « فإن قال : فهل تقولون إنه في كل مكان » ؟ قيل له : معاذ الله بل مستو على عرشه كما أخبر في كتابه فقال : ﴿ ٱلرَّحْمَـٰنُ عَلَى َ الْعَرْشِ اَسْتَوَىٰ ﴾ [طه: ٥] ، وقال الله تعالى : ﴿ إِلَيْهُ يَصْعَدُ الْكَلِمُ الطّيِبُ وَالْعَمَلُ الصَّلْحُ يَرْفَعُهُ ﴾ [فاطر: ١٠] ، وقال : ﴿ وَالْمَنْمُ مَّن فِي الطّيبُ وَالْعَمَلُ الصَّلْحُ يَرْفَعُهُ ﴾ [فاطر: ١٠] ، وقال : ﴿ وَالْمَنْمُ مَّن فِي السَّمَاءَ أَن يُخْسفَ بِكُمُ الْأَرْضَ فَإِذَا هِى تَمُورُ ﴾ [الملك: ١٦] ، قال : ولو كان في كل مكان لكان في بطن الإنسان وفمه ، والحشوش والمواضع التي يُرغب عن ذكرها ؛ ولوجب أن يزيد بزيادة الأمكنة إذا خلق منها ما لم يكن ، وينقص بنقصانها إذا بطل منها ما كان ؛ ولصح أن يرغب إليه إلى يكن ، وينقص بنقصانها إذا بطل منها ما كان ؛ ولصح أن يرغب إليه إلى غل خلافه وتخطئة قائله .

وقال أيضاً في هذا الكتاب: صفات ذاته التي لم يزل ولا يزال موصوفاً بها: هي الحياة ، والعلم ، والقدرة ، والسمع ، والبصر ، والكلام ، والإرادة ، والبقاء ، والوجه ، والعينان ، واليدان ، والغضب ، والرضا .

وقال في «كتاب التمهيد» كلاماً أكثر من هذا [لكن ليست النسخة حاضرة عندي ] وكلامه وكلام غيره من المتكلمين في مثل هذا الباب كثير لمن يطلبه ، وإن كنا مستغنين بالكتاب والسنة وآثار السلف عن كل كلام .

« ومِلاكُ الأمر » أن يَهب الله للعبد حكمة وإيماناً بحيث يكون له عقل ودين ، حتى يفهم ويدين ، ثم نور الكتاب والسنة يغنيه عن كل شيء ؟ ولكن كثيراً من الناس قد صار منتسباً إلى بعض طوائف المتكلمين ، ومحسناً للظن بهم دون غيرهم ، ومتوهماً أنهم حققوا في هذا الباب ما لم يحققه غيرهم ؟ فلو أتى بكل آية ما تبعها حتى يؤتى بشيء من كلامهم .

ثم هم مع هذا مخالفون لأسلافهم غير متبعين لهم ؛ فلو أنهم أخذوا بالهدى : الذي يجدونه في كلام أسلافهم لَرْجِيَ لهم مع الصدق في طلب الحق أن يزدادوا هدى ، ومن كان لا يقبل الحق إلا من طائفة معينة ؛ ثم لا يتمسك بما جاءت به من الحق : ففيه شبه من اليهود الذين قال الله فيهم :

﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ ءَامِنُواْ بِمَا أَنزَلَ ٱللَّهُ قَالُواْ نُؤْمِنُ بِمَا أُنزِلَ عَلَيْنَا وَيَكْفُرُونَ بِمَا وَرَاءَهُ, وَهُوَ الْحَتَّ مُصَدِّقًا لِّمَا مَعَهُمْ قُلُ فَلِمَ تَقْتُلُونَ أَنْبِيَآ ءَ ٱللَّهِ مِن قَبْلُ إِن كُنتُمُ مُؤْمِنِينَ ﴾ ؟! [البقرة: ٩١].

فإن اليهود قالوا: لا نؤمن إلا بما أنزل علينا. قال الله تعالى لهم: ﴿ فَلِمَ تَقْتُلُونَ أَنْبِيآ الله تعالى لهم : ﴿ فَلِمَ تَقَتُلُونَ أَنْبِيآ اللهِ مِن فَبْلُ إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ ﴾ [البقرة: ٩١]، أي إن كنتم مؤمنين بما أنزل عليكم، يقول سبحانه وتعالى: لا لما جاءتكم به أنبياؤكم تتبعون. ولا لما جاءتكم به سائر الأنبياء تتبعون، ولكن إنما تتبعون أهواءكم، فهذا حال من لم يتبع الحق، لا من طائفته ولا من غيرهم، مع كونه يتعصب لطائفته بلا برهان من الله ولا بيان (١٩٠٠).

وكذلك قال « أبو المعالي الجويني » في كتابه « الرسالة النظامية » اختلف مسالك العلماء في هذه الظواهر : فرأى بعضهم تأويلها . والتزم ذلك في

<sup>(</sup>١٩٠) في هذا المعنى لشيخ الإسلام رحمه الله كلام طيب فيقول في مجموع الفتاوى (١٩٠) في هذا المعنى لشيخ الإسلام رحمه الله كلام طيب موالاته ، وإن ظلمك واعتدى عليك ، والكافر تجب معاداته ، وإن أعطاك ، وأحسن إليك ، فإن الله سبحانه بعث الرسل ، وأنزل الكتب ، ليكون الدين كله لله ، فيكون الحب لأوليائه ، والبغض لأعدائه، والإكرم لأوليائه ، والإهانة لأعدائه ، والثواب لأوليائه ، والعقاب لأعدائه . ا.ه. .

وأما واقع الجماعات الإسلامية ودعاتهم – إلا من رحمه الله وقليل ما هم – فهم في عصبية بغيضة وحالهم كما قال شيخ الإسلام في مجموع الفتاوى (٢٨ / ٢٠ – ٢١) ومن حالف شخصا على أن يوالى من والاه ، ويعادى من عاداه كان من جنس التتر المجاهدين في سبيل الشيطان . ومثل هذا ليس من المجاهدين في سبيل الله تعالى ولا من جند المسلمين ، ولا يجوز أن يكون مثل هؤلاء من عسكر المسلمين ، بل هؤلاء من عسكر الشيطان ا.هد . كلامه بلفظه . وصدق وصف شيخ الإسلام على هؤلاء وإن كان يجب على هؤلاء الدعاة إن كانوا يريدون وجه الله – أن يبثوا في الأتباع أن الولاء والبراء ينبغى أن يكون لله وحده والله المسئول أن يوفقهم لما يحبه ويرضى .

آي الكتاب ، وما يصح من السنن ، وذهب أئمة السلف إلى الانكفاف عن التأويل ، وإجراء الظواهر على مواردها ، وتفويض معانيها إلى الرب . فقال : والذى نرتضيه رأيا وندين الله به عقيدة : اتباع سلف الأمة ، والدليل السمعى القاطع فى ذلك إجماع الأمة وهو حجة متبعة ، وهو مستند معظم الشريعة .

وقد درج صحب رسول الله صلى الله عليه وسلم على ترك التعرض لمعانيها ودرك ما فيها – وهم صفوة الإسلام والمستقلون بأعباء الشريعة ، وكانوا لا يألون جهداً في ضبط قواعد الملة والتواصي بحفظها ، وتعليم الناس ما يحتاجون إليه منها – فلو كان تأويل هذه الظواهر مسوغاً أو محتوماً : لأوشك أن يكون اهتمامهم بها فوق اهتمامهم بفروع الشريعة ، وإذا انصرم عصرهم وعصر التابعين على الإضراب عن التأويل : كان ذلك هو الوجه المتبع ، فحق على ذي الدين أن يعتقد تنزه الله عن صفات المحدثين ، ولا يخوض في تأويل المشكلات ، ويكل معناها إلى الرب تعالى ؛ فليجر آية الاستواء والجيء . وقوله إلى أبما خَلقتُ بِيدَى [ص: ٧٠] ، و وَيبقى وَجُهُ رَبِكَ ذُو الجُكلِ وَالْمِحْنُ وَالْمَا لَهُ عَنْ صَفَات الْمُحْرِى بِأُعَبُنِنا ﴾ [القمر: ١٤] ، وقوله إلى الرب تعالى وقبره على ما ذكرناه .

قلت: وليعلم السائل أن الغرض « من هذا الجواب » ذِكر ألفاظ بعض الأئمة الذين نقلوا مذهب السلف في هذا الباب ؛ وليس كل من ذكرنا شيئاً من قوله – من المتكلمين وغيرهم – يقول بجميع ما نقوله في هذا الباب وغيره ؛ ولكن الحق يقبل من كل من تكلم به ؛ وكان معاذ بن جبل يقول في كلامه المشهور عنه ؛ الذي رواه أبو داود في سننه: اقبلوا الحق من كل من جاء به ؛ وإن كان كافراً – أو قال فاجراً – واحذروا زيغة الحكيم . قالوا: كيف نعلم أن الكافر يقول كلمة الحق ؟ قال: إن على الحق نوراً قالوا:

أو قال كلاماً هذا معناه(١٩١)

فأما تقرير ذلك بالدليل ، وإماطة ما يعرض من الشبه ، وتحقيق الأمر على وجه يخلص إلى القلب ما يبرد به من اليقين ، ويقف على مواقف آراء العباد فى هذه المهامة ، فما تتسع له هذه الفتوى ، وقد كتبت شيئاً من ذلك قبل هذا ، وخاطبت ببعض ذلك بعض من يجالسنا ، وربما أكتب – إن شاء الله – فى ذلك ما يحصل به المقصود .

وجماع الأمر فى ذلك : أن الكتاب والسنة يحصل منهما كال الهدى والنور لمن تدبر كتاب الله وسنة نبيه ، وقصد اتباع الحق ، وأعرض عن تحريف الكلم عن مواضعه ، والإلحاد فى أسماء الله وآياته .

ولا يحسب الحاسب أن شيئاً من ذلك يناقض بعضه بعضاً ألبتة ؛ مثل أن يقول القائل: ما في الكتاب والسنة من أن الله فوق العرش يخالفه الظاهر من قوله : ﴿ وَهُو مَعَكُمُ أَيْنَ مَا كُنتُمْ ﴾ [ الحديد : ٤] .

وقوله صلى الله عليه وسلم: « إذا قام أحدكم إلى الصلاة فإن الله قبل وجهه »(۱۹۲) ونحو ذلك فإن هذا غلط.

وذلك أن الله معنا حقيقة ، وهو فوق العرش حقيقة ، كما جمع الله بينهما في قوله سبحانه وتعالى : ﴿ هُوَ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَـٰوَاتِ وَٱلْأَرْضَ فِيسَّةٍ أَيَّامٍ

<sup>(</sup>۱۹۱) صحیح موقوف: أخرجه عبد الرزاق فی المصنف (۲۰۷۰) وعنه الآجری فی الشریعة (ص: ۷۷، ۵۷) وابن عبد البر فی جامع بیان العلم وفضله (۲ / ۱۳۲ – ۱۳۷) واللالكائی فی السنة (۸۷) وأبو داود فی سننه (۲۱) وأبو نعیم فی الحلیة (۱ / ۲۳۲) وابن وضاح فی البدع والنهی عنها مختصراً (۲۲) وابن بطة فی الإبانة (۱: ۲۲ ب).

<sup>(</sup>۱۹۲) صحیح: أخرجه البخاری (۲۰۱، ۱۲۱۳ ، ۱۲۱۳) و مسلم (۵۶۷). و مسلم (۱۹۲) و مسلم (۱۹۲) و أحمد (۲/۲ ، ۲۹ ، ۳۵ ، ۳۳ ، ۳۳ ، ۲۳ ، ۹۹ ، ۱۶۱ ، ۱۶۱ و النسائی (۲/۲) و ابن ماجه (۷۳۱) و البیهقی فی الأسماء و الصفات (ص ۵۰۰) وغیرهم عن ابن عمر رضی الله عنهما .

ثُمَّ السَّنَوَىٰ عَلَى الْعَرْشِ ، يَعْلَمُ مَا يَلَجُ فِي الْأَرْضِ وَمَا يَخُرُجُ مِنْهَا ، وَمَا يَنزِلُ مِ مِنَ السَّمَآءِ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا ، وَهُو مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنتُمْ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ [الحديد: ٤] .

فأخبر أنه فوق العرش يعلم كل شيء ، وهو معنا أينها كنا ، كما قال النبي صلى الله عليه وسلم في حديث الأوعال : « والله فوق العرش وهو يعلم ما أنتم عليه »(١٩٢٠) .

وذلك أن كلمة (مع) فى اللغة إذا أطلقت فليس ظاهرها فى اللغة إلا المقارنة المطلقة ؛ من غير وجوب مماسة أو محاذاة عن يمين أو شمال ؛ فإذا قيدت بمعنى من المعاني دلت على المقارنة فى ذلك المعنى . فإنه يقال : ما زلنا نسير والقمر معنا أو والنجم معنا . ويقال : هذا المتاع معى لمجامعته لك؛ وإن كان فوق رأسك . فالله مع خلقه حقيقة ، وهو فوق عرشه حقيقة .

ثم هذه « المعية » تختلف أحكامها بحسب الموارد فلما قال : ﴿ يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي اللَّهِ وَهُو مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنتُمْ ﴾ يلجُ في الأرض وَمَا يَخْرُجُ مِنْهَا ﴾ إلى قوله : ﴿ وَهُو مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنتُمْ ﴾ [ الحديد : ٤] ، دل ظاهر الخطاب على أن حكم هذه المعية ومقتضاها أنه مطلع عليكم ؛ شهيد عليكم ومهيمن عالم بكم . وهذا معنى قول السلف : أنه معهم بعلمه ، وهذا ظاهر الخطاب وحقيقته .

وكذلك فى قوله : ﴿ مَا يَكُونُ مِن نَّجُوىٰ ثَلَاثُهُ إِلَّا هُوَرَابِعُهُمُ وَلَا خَمْسَةَ إِلَّاهُوَ سَادِسُهُمُ وَلَآ أَدْنَى مِن ذَالِكَ وَلَآ أَكْثَرَ إِلَّا ﴿ هُومَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُواْ ثُمَّ يُنَبِّئُهُم بِمَا عَمِلُواْ يَوْمَ ٱلْقِينَمَةَ إِنَّ ٱللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [ المجادلة : ٧ ] .

ولما قال النبي صلى الله عليه وسلم لصاحبه في الغار : ﴿ لَاتَّحْزُنَّ إِنَّ ٱللَّهُ مَعْنَا﴾ [ التوبة : ٤٠ ] ، كان هذا أيضاً حقاً على ظاهره ، ودلت الحال على

<sup>(</sup>۱۹۳) حسن: وسبق تخریجه رقم (۱۳۰).

أن حكم هذه المعية هنا معية الاطلاع ، والنصر والتأييد .

وكذلك قوله تعالى : ﴿ إِنَّاللَهُ مَعَ الَّذِينَ ا تَقُواْ وَالَّذِينَ هُم تَحْسِنُونَ ﴾ [ النحل : ١٢٨ ] ، وكذلك قوله لموسى وهارون : ﴿ إِنَّنِي مَعَكُمَا أَسَمَعُ وَأَرَىٰ ﴾ [ طه : ٢٦ ] ، هنا المعية على ظاهرها . وحكمها في هذه المواطن النصر والتأبيد .

وقد يدخل على صبى من يخيفه فيبكى فيشرف عليه أبوه من فوق السقف فيقول: لا تخف: أنا معك أو أنا هنا: أو [ أنا ] حاضر ونحو ذلك. ينبهه على المعية الموجبة بحكم الحال دفع المكروه: ففرق بين معنى المعية وبين مقتضاها ؛ وربما صار مقتضاها من معناها ؛ فيختلف باختلاف المواضع.

فلفظ « المعية » قد استعمل في الكتاب والسنة في مواضع ، يقتضى في كل موضع أموراً لا يقتضيها في الموضع الآخر ؛ فإما أن تختلف دلالتها بحسب المواضع . أو تدل على قدر مشترك بين جميع مواردها – وإن امتاز كل موضوع بخاصية – فعلى التقديرين ليس مقتضاها أن تكون ذات الرب عز وجل مختلطة بالخلق . حتى يقال قد صرفت عن ظاهرها .

ونظيرها من بعض الوجوه « الربوبية ، والعبودية » فإنهما وإن اشتركتا في أصل الربوبية والعبودية فلما قال : ﴿ بِرَبِّ الْعَلْمِينَ رَبِّ مُوسَىٰ اوَهَدُرُونَ ﴾ وأصل الربوبية والعبودية فلما قال : ﴿ بِرَبِّ الْعَلْمِينَ رَبِّ مُوسَىٰ اوَهَدُرُونَ ﴾ والشعراء : ٤٧ – ٤٤] ، كانت ربوبية موسى وهارون لها اختصاص زائد على الربوبية العامة للخلق ؛ فإن من أعطاه الله من الكمال أكثر مما أعطى غيره : فقد ربه ورباه ربوبية وتربية أكمل من غيره .

وكذلك قوله: ﴿ عَيْنَا يَشْرَبُ بِهَا عَبَادُ ٱللَّهَ يُفَجِّرُونَهَا تَفْجِيرًا ﴾ [ الإسراء: ١] . و ﴿ سُبْحَانَ ٱلَّذِى أَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ عَلَيْلًا ﴾ [ الاسراء: ١] . فإن العبد تارة يعنى به المُعَبَّدُ فيَعم الخلق . كما في قوله : ﴿ إِن كُلُّ مَن

فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ إِلَّا ءَ اتِي ٱلرَّحْمَانِ عَبْدًا ﴾ [ مريم : ٩٣ ] ، وتارة يُعنى به العابد فيخص ؛ ثم يختلفون ، فمن كان أعبد علماً وحالا كانت عبوديته أكمل ؛ فكانت الإضافة في حقه أكمل ، مع أنها حقيقة في جميع المواضع .

ومثل هذه الألفاظ يسميها بعض الناس « مشكِكة » لتشكك المستمع فيها . هل هي من قبيل الأسماء المتواطئة أو من قبيل المشتركة في اللفظ فقط . والمحققون يعلمون أنها ليست خارجة عن جنس المتواطئة ؟ إذ واضع اللغة إنما وضع اللفظ بإزاء القدر المشترك ، وإن كانت نوعاً مختصاً من المتواطئة فلا بأس بتخصيصها بلفظ .

ومن علم أن « المعية » تضاف إلى كل نوع من أنواع المخلوقات - كإضافة الربوبية مثلا - وأن الاستواء على الشيء ليس إلا للعرش ، وأن الله يوصف بالعلو والفوقية الحقيقية ، ولا يوصف بالسفول ولا بالتحتية قط ، لا حقيقة ولا مجازاً : علم أن القرآن على ما هو عليه من غير تحريف .

ثم من توهم أن كون الله فى السماء بمعنى أن السماء تحيط به وتحويه فهو كاذب – إن نقله عن غيره – وضال – إن اعتقده فى ربه – وما سمعنا أحداً يفهم هذا من اللفظ ، ولا رأينا أحداً نقله عن واحد ، ولو سئل سائر المسلمين هل تفهمون من قول الله ورسوله « إن الله فى السماء » أن السماء تحويه لبادر كل أحد منهم إلى أن يقول هذا شيء لعله لم يخطر ببالنا .

وإذا كان الأمر هكذا: فمن التكلف أن يجعل ظاهر اللفظ شيئاً محالا يفهمه الناس منه ، ثم يريد أن يتأوله ؛ بل عند الناس « إن الله في السماء » « وهو على العرش » واحد ؛ إذ السماء إنما يراد به العلو ، فالمعنى أن الله في العلو لا في السفل ، وقد علم المسلمون أن كرسيه سبحانه وتعالى وسع السموات والأرض ، وأن الكرسي في العرش كحلقة ملقاة بأرض فلاة ، وأن العرش خلق من مخلوقات الله لا نسبة له إلى قدرة الله وعظمته ، فكيف يتوهم العرش خلق من مخلوقات الله لا نسبة له إلى قدرة الله وعظمته ، فكيف يتوهم

بعد هذا أن خلقاً يحصره ويحويه ؟ وقد قال سبحانه : ﴿ وَلَأُصَلِّبَنَّكُمْ فِي اللَّهُ رَضِ ﴾ جُدُوعِ النَّخْلِ ﴾ [طه: ٧١] ، وقال : ﴿ فَسِيرُواْ فِي اللَّارْضِ ﴾ [النحل: ٣٦] ، بمعنى (على) ونحو ذلك ، وهو كلام عربي حقيقة لا مجازاً وهذا يعلمه من عرف حقائق معاني الحروف ، وأنها متواطئة في الغالب لا مشتركة .

وكذلك قوله صلى الله عليه وسلم: « إذا قام أحدكم إلى الصلاة فإن الله قبل وجهه ، فلا يبصق قبل وجهه » الحديث (١٩٤٠) . حق على ظاهره ، وهو سبحانه فوق العرش وهو قبل وجه المصلى ؛ بل هذا الوصف يثبت للمخلوقات .

فإن الإنسان لو أنه يناجي السماء أو يناجي الشمس والقمر لكانت السماء والشمس والقمر فوقه ، وكانت أيضاً قبل وجهه .

وقد ضرب النبى صلى الله عليه وسلم المثل بذلك – ولله المثل الأعلى – ولكن المقصود بالتمثيل بيان جواز هذا وإمكانه ؛ لا تشبيه الخالق بالمخلوق – فقال النبى صلى الله عليه وسلم : « ما منكم من أحد إلا سيرى ربه مخلياً به » فقال له أبو رزين العقلي : كيف يا رسول الله وهو واحد ونحن جميع ؟ فقال النبى صلى الله عليه وسلم : « سأنبئك بمثل ذلك فى آلاء الله ، هذا القمر كلكم يراه مخلياً به ، وهو آية من آيات الله ؛ فالله أكبر » أو كما قال النبى صلى الله عليه وسلم نوال : « إنكم سترون ربكم كما ترون النبى صلى الله عليه وسلم (١٩٥) وقال : « إنكم سترون ربكم كما ترون

<sup>(</sup>١٩٤) صحيح: وانظر التعليق رقم (١٩٢).

<sup>(</sup>١٩٥) حسن: ضعيف الإسناد: وهو حديث وفد بنى المنتفق؛ أخرجه أجمد فى المسند (١٩٥) حسن: ضعيف الإسناد: وهو حديث وفد بنى المنتفق؛ أخرجه أجمد فى السنة رقمى (٢٧١) وابن أبى عاصم فى السنة رقمى (٣٢٥) وعبد الله بن أحمد فى السنة (١٥٥–١٥٨) والهيثمى فى مجمع الزوائد (١٠ / ٢٣٨) وقال: رواه عبد الله والطبرانى بنحوه، وأحد طريقى عبد الله إسنادها متصل، ورجالها ثقات، والإسناد الآخر وإسناد الطبرانى مرسل عن عاصم بن=

الشمس والقمر »(۱۹۱) فشبه الرؤية بالرؤية ، وإن لم يكن المرئى مشابهاً للمرئى . فالمؤمنون إذا رأوا ربهم يوم القيامة وناجوه كل يراه فوقه قبل وجهه ؛ كما يرى الشمس والقمر ، ولا منافاة أصلا .

لقيط أن لقيطاً... قلت: هذا إسناد ضعيف فيه أربعة من الضعفاء وهم: عبد الرحمن ابن عياش الأنصارى وهو السمعى القبائي. لم يوثقه غير ابن حبان وقال فى التقريب مقبول ودلهم بن الأسود وجده عبد الله بن حاجب قال الذهبى: لا يعرفان. وإسناد ابن خزيمة فيه يضاً يعقوب بن محمد بن عيسى الزهرى. قال أحمد: ليس بشيء وقال مرة: لا يساوى حديثه شيئاً، وقال ابن معين: ما حدث عن الثقات فاكتبوه وقال ابن حجر: صدوق كثير الوهم.

وإسناد عبد الله بن أحمد فيه إبراهيم بن حمزة وعبد الرحمن بن المغيرة وهما صدوقان وإن أخرج لهما البخارى فعلى كل، إسناد هذا الحديث ضعيف.

أما الشاهد الذى ذكره شيخ الإسلام من أجله وهى هذه القطعة منه:.... فتخرجون من الأصواء – يعنى القبور – ومن مصارعكم، فتنظرون إليه وينظر إليكم قال: قلت: يا رسول الله كيف وهو شخص واحد ونحن ملء الأرض ننظر إليه وينظر إلينا؟ قال: أنبئك بمثل ذلك في آلاء الله، الشمس والقمر: آية منه، صغيرة ترونها في ساعة واحدة، وتريانكم، لا تضامون في رؤيتها، ولعمر إلهك: لهو في أن يراكم وترونه أقدر منهما على أن يريانكم وترونها... الحديث. فهذا القدر من الحديث له شواهد فقوله (كيف وهو شخص واحد..).

ورد صفة (الشخص) في صحيح مسلم (١٠ / ١٣٣) نووى. وترجم البخارى في كتاب التوحيد من صحيحه (باب قول النبي عَلَيْكُ لا شخص أغير من الله) كتاب التوحيد من طفتح . وانظر أيضاً السنة لابن أبي عاصم رقم (٢٣،٥٢٢) . وأما رؤية المؤمنين لربهم فثبتت في أحاديث كثيرة منها ما خرجته رقم (١٠١) فارجع إليه. وحديث أبي رزين العقيلي أيضا وفيه قال: قلت: يا رسول الله أكلنا يرى ربه يوم القيامة؟ قال: « أكلكم يرى القمر مخليا به »؟ قال: قلنا: نعم: قال: « الله أعظم ».

أخرجا أحمد (٤ / ١١) وأبو داود (٢٧٣١) وابن ماجه فى المقدمة (١٨٠) والطيالسي (٢٨٤٠) وابن خزيمة فى التوحيد (١٧٨) واللالكائ والطيالسي (٨٣٨، ٨٣٨) وابن أبى عاصم (٤٥٩) وهذا لفظه وحسنه الألباني فى تخريجه (ظلال الجنة) وصحيح ابن ماجه رقم (١٥٠).

(۱۹۲) **صحیح**: وسبق تخریجه رقم (۱۰۲).

ومن كان له نصيب من المعرفة بالله ، والرسوخ فى العلم بالله ؛ يكون إقراره للكتاب والسنة على ما هما عليه أوكد .

واعلم أن من المتأخرين من يقول: مذهب السلف إقرارها على ما جاءت به مع اعتقاد أن ظاهرها غير مراد. وهذا اللفظ « مجمل » فإن قوله: ظاهرها غير مراد يحتمل أنه أراد بالظاهر نعوت المخلوقين، وصفات المحدثين؛ مثل أن يراد بكون « الله قبل وجه المصلى » أنه مستقر في الحائط الذي يصلى إليه، وأن « الله معنا » ظاهره أنه إلى جانبنا ونحو ذلك فلا شك أن هذا غير مراد.

ومن قال: أن مذهب السلف أن هذا غير مراد فقد أصاب في المعنى لكن أخطأ بإطلاق القول بأن هذا ظاهر الآيات والأحاديث ، فإن هذا المحال لكن أخطأ بإطلاق القول بأن هذا ظاهر الآيات والأحاديث ، فإن هذا الحيس هو الظاهر على ما قد بيناه في غير هذا الموضع . اللهم إلا أن يكون هذا المعنى الممتنع صار يظهر لبعض الناس فيكون القائل لذلك مصيباً بهذا الاعتبار ، معذوراً في هذا الإطلاق .

فإن الظهور والبطون قد يختلف باختلاف أحوال الناس ، وهو من الأمور النسبية . وكان أحسن من هذا أن يبين لمن اعتقد أن هذا هو الظاهر أن هذا ليس هو الظاهر . حتى يكون قد أعطى كلام الله ورسوله حقه لفظاً ومعنى .

وإن كان الناقل عن السلف أراد بقوله: الظاهر غير مراد عندهم أن المعاني التى ظهرت من هذه الآيات والأحاديث مما يليق بجلال الله وعظمته، ولا يختص بصفة المخلوقين، بل هى واجبة لله، أو جائزة عليه جوازاً ذهنياً، أو جوازاً خارجياً غير مراد، فهذا قد أخطأ فيما نقله عن السلف، أو تعمد الكذب؛ فما يمكن أحد قط أن ينقل عن واحد من السلف ما يدل – لا نصاً ولا ظاهراً – أنهم كانوا يعتقدون أن الله ليس فوق العرش، ولا أن

الله ليس له سمع ولا بصر ، ولا يد حقيقة .

وقد رأيت هذا المعنى ينتحله بعض من يحكيه عن السلف ، ويقولون إن طريقة أهل التأويل هي في الحقيقة طريقة السلف – بمعنى أن الفريقين اتفقوا على أن هذه الآيات والأحاديث لم تدل على صفات الله سبحانه وتعالى – ولكن السلف أمسكوا عن تأويلها ، والمتأخرون رأوا المصلحة في تأويلها ، لسيس الحاجة إلى ذلك ، ويقولون : الفرق بين الطريقين أن هؤلاء قد يعينون المراد بالتأويل وأولئك لا يعينون لجواز أن يراد غيره .

وهذا القول على الإطلاق كذب صريح على السلف: أما فى كثير من الصفات فقطعاً: مثل أن الله تعالى فوق العرش ، فإن من تأمل كلام السلف المنقول عنهم – الذي لم نحك هنا عُشْره – عَلم بالاضطرار أن القوم كانوا مصرحين بأن الله فوق العرش حقيقة . وأنهم ما اعتقدوا خلاف هذا قط ، وكثير منهم قد صرح فى كثير من الصفات بمثل ذلك .

والله يعلم أني بعد البحث التام ، ومطالعة ما أمكن من كلام السلف ، ما رأيت كلام أحد منهم يدل – لا نصاً ، ولا ظاهراً ، ولا بالقرائن – على نفي الصفات الخبرية في نفس الأمر ؛ بل الذي رأيته أن كثيراً من كلامهم يدل – إما نصاً وإما ظاهراً – على تقرير جنس هذه الصفات ، ولا أنقل عن كل واحد منهم إثبات كل صفة ؛ بل الذي رأيته أنهم يثبتون جنسها في الجملة ، وما رأيت أحداً منهم نفاها .

وإنما ينفون التشبيه ، وينكرون على المشبهة الذين يشبهون الله بخلقه ؛ مع إنكارهم على من ينفي الصفات [ أيضاً ] ؛ كقول نعيم بن حماد الخزاعي شيخ البخاري : من شبه الله بخلقه فقد كفر ، ومن جحد ما وصف الله به نفسه فقد كفر ، وليس ما وصف الله به نفسه ولا رسوله تشبيها .

وكانوا إذا رأوا الرجل قد أغرق في نفي التشبيه من غير إثبات الصفات

قالوا: هذا جهمى معطل؛ وهذا كثير جداً في كلامهم، فإن الجهمية والمعتزلة إلى اليوم يسمون من أثبت شيئاً من الصفات مشبهاً - كذباً منهم وافتراء - حتى إن منهم غلا ورمى الأنبياء صلوات الله وسلامه عليهم بذلك. حتى قال ثمامة بن الأشرس من رؤساء الجهمية: ثلاثة من الأنبياء مشبهة ؛ موسى حيث قال: ﴿ إِنْ هِي إِلَّا فِتَنْتُكُ ﴾ [ الأعراف: ١٥٥]، وعيسى حيث قال: ﴿ يَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلاّ أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكُ ﴾ وعيسى وحتى قال: ﴿ يَعْزَلُ رَبِنا ﴾ وحمد صلى الله عليه وسلم حيث قال: ﴿ يَعْزِلُ رَبِنا ﴾ وحتى إن جل المعتزلة يدخل عامة الأئمة: مثل مالك وأصحابه، والثوري وأصحابه، والمشروبي وأصحابه، وأصحابه، وأصحابه، وأصحابه، وأحمد وأصحابه، وأسحاق بن راهويه، وأبى عبيد وغيرهم في قسم المشبهة.

وقد صنف أبو إسحاق « إبراهيم بن عثمان بن درباس » الشافعي جزءا سماه : « تنزيه أئمة الشريعة عن الألقاب الشنيعة » ذكر فيه كلام السلف وغيرهم في معانى هذا الباب ، وذكر أن أهل البدع كل صنف منهم يُلقِّب « أهل السنة » بلقب افتراه – يزعم أنه صحيح على رأيه الفاسد – كما أن المشركين كانوا يلقبون النبي بألقاب افتروها .

فالروافض تسميهم نواصب ، والقدرية يسمونهم مجبرة ، والمرجئة تسميهم شكاكا . والجهمية تسميهم مشبهة ، وأهل الكلام يسمونهم حشوية ، ونوابت وغثاء ، وغثرا ، إلى أمثال ذلك . كما كانت قريش تسمى النبى صلى الله عليه وسلم تارة مجنوناً ، وتارة شاعراً ، وتارة كاهناً ، وتارة مفترياً .

قالوا فهذه العلامة الإرث الصحيح والمتابعة التامة ، فإن السنة هي ما كان عليه رسول الله صلى الله عليه وسلم وأصحابه ، اعتقاداً واقتصاداً وقولاً وعملاً ؛ فكما أن المنحرفين عنه يسمونهم بأسماء مذمومة مكذوبة – وإن اعتقدوا صدقها بناء على عقيدتهم الفاسدة – فكذلك التابعون له على بصيرة

الذين هم أولى الناس به في المحيا والممات ؛ باطناً وظاهراً .

وأما الذين وافقوه ببواطنهم وعجزوا عن إقامة الظواهر ، والذين وافقوه بظواهرهم وعجزوا عن تحقيق البواطن ، والذين وافقوه ظاهراً وباطناً بحسب الإمكان : فلابد للمنحرفين عن سنته أن يعتقدوا فيهم نقصاً يذمونهم به ، ويسمونهم بأسماء مكذوبة - وإن اعتقدوا صدقها - كقول الرافضى : من لم يبغض أبا بكر - رضى الله عنه - وعمر : فقد أبغض علياً ؛ لأنه لا ولاية لعلي إلا بالبراءة منهما ، ثم يجعل من أحب أبا بكر وعمر ناصبياً ؛ بناء على هذه الملازمة الباطلة ، التي اعتقدها صحيحة أو عاند فيها وهو الغالب .

وكقول القدري: من اعتقد أن الله أراد الكائنات وخلق أفعال العباد: فقد سلب من العباد القدرة والاختيار، وجعلهم مجبورين كالجمادات التي لا إرداة لها ولا قدرة.

وكقول الجهمي : من قال إن الله فوق العرش : فقد زعم أنه محصور ، وأنه مشابه لخلقه .

وكقول الجهمية المعتزلة: من قال إن لله علماً وقدرة فقد زعم أنه جسم مركب. وأنه مشبه ؛ لأن هذه العد أن أعراض ، والعرض لا يقوم إلا بجوهر متحيز ، وكل متحيز جسم مركب ، أو جوهر فرد (١٩٧٠) ، ومن قال ذلك فو مشبه لأن الأجسام متاثلة .

ومن حكى عن الناس « المقالات » وسماهم بهذه الأسماء المكذوبة – بناء على عقيدته التي هم مخالفون له فيها – فهو وربه والله من ورائه بالمرصاد ولا يحيق المكر السيء إلا بأهله .

<sup>(</sup>۱۹۷) سبق تعریف الجوهر والعرض انظر التعلیق رقم (۸۰، ۸۰) وانظر مقالات الإسلامیین لأبی الحسن الأشعری (۲/ ۲) وما بعدها.

وجماع الأمر: أن الأقسام الممكنة في آيات الصفات وأحاديثها «ستة أقسام » كل قسم عليه طائفة من أهل القبلة .

« قسمان » يقولان : تجرى على ظواهرها .

و « قسمان » يقولان : هي على خلاف ظاهرها .

و « قسمان » يسكتان .

أما الأولون فقسمان:

( أحدهما ) من يُجريها على ظاهرها ويجعل ظاهرها من جنس صفات المخلوقين ، فهؤلاء المشبهة ، ومذهبهم باطل ، أنكره السلف، وإليه توجه الرد بالحق .

( الثانى ) : من يجريها على ظاهرها اللائق بجلال الله، كما يجري ظاهر اسم العليم والقدير ، والرب والإله ، والموجود والذات (١٩٨٠) ونحو ذلك ؛ على ظاهرها اللائق بجلال الله ؛ فإن ظواهر هذه الصفات في حق المخلوق إما جوهر محدّث ، وإما عرض قائم به .

فالعلم والقدرة ، والكلام والمشيئة ، والرحمة والرضا ، والغضب ونحو ذلك : في حق العبد أعراض ؛ والوجه واليد والعين في حقه أجسام ، فإذا كان الله موصوفاً عند عامة أهل الإثبات بأن له علماً وقدرة ، وكلاماً ومشيئة – وإن لم يكن ذلك عرضاً ؛ يجوز عليه ما يحوز على صفات المخلوقين – جاز أن يكون وجه الله ويداه صفات ليست أجساماً ، يجوز عليها ما يجوز على صفات المخلوقين .

وهذا هو المذهب الذي حكاه الخطابي وغيره عن السلف، وعليه يدل

<sup>(</sup>١٩٨) (الموجود والذات) ليسا من أسماء الله ولكن ذكرهما شيخ الإسلام مع المتكلمين على ما يعتقدونه والله أعلم.

كلام جمهورهم ، وكلام الباقين لا يخالفه ؛ وهو أمر واضح ، فإن الصفات كالذات . فكما أن ذات الله ثابتة حقيقة من غير أن تكون من جنس المخلوقات ، فصفاته ثابتة حقيقية من غير أن تكون من جنس صفات المخلوقات .

فمن قال: لا أعقل علماً ويداً إلا من جنس العلم واليد المعهودين ، قيل له : فكيف تعقل ذاتاً من غير جنس ذوات المخلوقين ؛ ومن المعلوم أن صفات كل موصوف تناسب ذاته وتلائم حقيقته ؛ فمن لم يفهم من صفات الرب – الذي ليس كمثله شيء – إلا ما يناسب المخلوق فقد ضل في عقله ودينه .

وما أحسن ما قال بعضهم: إذا قال لك الجهمي كيف استوى أو كيف ينزل إلى سماء الدنيا أو كيف يداه ونحو ذلك فقل له: كيف هو فى نفسه ؟ فإذا قال لك لا يعلم ما هو إلا هو ، وكنه الباري تعالى غير معلوم للبشر . فقل له: فالعلم بكيفية الصفة مستلزم للعلم بكيفية الموصوف : فكيف يمكن أن تعلم كيفية صفة لموصوف لم تعلم كيفيته ، وإنما تعلم الذات والصفات من حيث الجملة على الوجه الذي ينبغى لك .

بل هذه « المخلوقات في الجنة » قد ثبت عن ابن عباس أنه قال : ليس في الدنيا مما في الجنة إلا الأسماء (١٩٩٠) ، وقد أخبر الله تعالى : أنه لا تعلم نفس ما أخفي لهم من قرة أعين ، وأخبر النبي صلى الله عليه وسلم : أن في الجنة ما لا عين رأت ، ولا أذن سمعت ، ولا خطر على قلب بشر (٢٠٠٠) .

<sup>(</sup>۱۹۹) صحيح: رواه ابن حزم فى الفصل (۲/ ۱۰۸) وقال: هذا سند فى غاية الصحة. وقال المنذرى فى الترغيب رواه البيهقى موقوفاً بإسناد جيد كا فى النهج السديد (٤٥٧).

<sup>(</sup>۲۰۰) صحیح: أخرجه مسلم (۲۸۲۰) عن سهل بن سعد بلفظ فیه، ثم قال فی آخر حدیثه فیها مالا عین رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر علی قلب بشر الحدیث وأخرجه عنه أحمد (٥/ ٣٣٤) والحاکم (٣٣٤) = (٥/ ٣٣٤) والطبرانی فی الکبیر (۲۰۰۳، ۲۰۰۳)

فإذا كان نعيم الجنة وهو خلق من خلق الله كذلك فما ظنك بالخالق سبحانه وتعالى .

وهذه «الروح» التى فى بنى آدم قد علم العاقل اضطراب الناس فيها . وإمساك النصوص عن بيان كيفيتها ؛ أفلا يعتبر العاقل بها عن الكلام فى كيفية الله تعالى ؟ مع أنا نقطع بأن الروح فى البدن ، وأنها تخرج منه وتعرج إلى السماء ؛ وأنها تُسل منه وقت النزع كما نطقت بذلك النصوص الصحيحة (٢٠١٠) ، لا نغالى فى تجريدها غلو المتفلسفة ومن وافقهم – حيث نفوا عنها الصعود والنزول والاتصال بالبدن والانفصال عنه ، وتخبطوا فيها حيث رأوها من غير جنس البدن وصفاته ، فعدم مماثلتها للبدن لا ينفى أن تكون [هذه] الصفات ثابتة لها بحسبها ، إلا أن يفسروا كلامهم بما يوافق تكون [هذه] الصفات ثابتة لها بحسبها ، إلا أن يفسروا كلامهم بما يوافق

وصفة الجنة لأبى نعيم (١٢٢) وأما باللفظ الذى ذكره المؤلف رحمه الله فهو عند البزار (٣٥١٥) وقال الهيثمى فى المجمع رواه الطبرانى والبزار رجال البزار رجال الصحيح. وهو فى صفة الجنة لأبى نعيم (١٢٠) وصححه الألبانى فى صحيح الجامع (٢١٢) وأخرجه أحمد عن أبى هريرة (٢/ ٥٠٦) وغيرهم.

<sup>(</sup>۲۰۱) صحیح: حدیث عروج الروح إلى الله تبارك وتعالى سبق تخریجه رقم (۲۲). وحدیث البراء كذلك عن النبی عَلَیْتُ قال: « إن العبد المؤمن إذا كان فى انقطاع من الدنیا، وإقبال من الآخره، أنزل الله إلیه من السماء ملائكة – وفیه – فیخرج روحه فیصعدون به حتی ینتهوا به إلى السماء، فیستفتح له، حتی ینتهی به إلى السماء السابعة فیقول الله عز وجل: اكتبوا كتاب عبدی فی علیین فی السماء السابعة ». الحدیث.

أخرجه أحمد (۲۸۷/۶–۲۸۸) ، (۲۹۶،۲۹۰/۶) والحاكم (۳۷/۱–۳۹،۳۸) والسنة لعبد الله بن أحمد (ص: ۲۲۲–۲۲۰) وأبو داود (۲۷۵،۵۷۵۳) والدارمي في الرد على الجهمية (۱۱۰) .

ومما ورد فى ذلك أيضاً حديث أبى موسى موقوفاً عليه وله حكم المرفوع: تخرج روح المؤمن وهى أطيب من المسك فتعرج به الملائكة الذين يتوفونه فتلقاه ملائكة دون السماء فيقولون: ما هذا الذى جئتم به؟ فتقول الملائكة: توجوه هذا فلان بن فلان كان يعمل كيت وكيت لأحسن عمل له قال: فيقولون: حياكم الله وحيا ما جئتم به من الحديث .. أخرجه اللالكائي في (٢١٦٣).

النصوص ؛ فيكونون قد أخطئوا في اللفظ وأني لهم بذلك ؟! .

[ ولا نقول إنها مجرد جزء من أجزاء البدن كالدم والبخار مثلا ؛ أو صفة من صفات البدن والحياة ، وأنها مختلفة الأجساد ، ومساوية لسائر الأجساد في الحد والحقيقة ، كما يقول طوائف من أهل الكلام ؛ بل نتيقن أن الروح عين موجودة غير البدن ؛ وأنها ليست مماثلة له ، وهي موصوفة بما نطقت به النصوص حقيقة لا مجازاً ؛ فإذا كان مذهبنا في حقيقة « الروح » وصفاتها بين المعطلة والممثلة ؛ فكيف الظن بصفات رب العالمين ؟!! ] .

وأما ( القسمان ) اللذان ينفيان ظاهرها ؛ أعنى الذين يقولون : ليس لها في الباطن مدلول هو صفة الله تعالى قط ، وأن الله لا صفة له ثبوتية ؛ بل صفاته إما سلبية  $^{(7.7)}$  وإما إضافية  $^{(7.7)}$  وإما مركبة منهما ، أو يثبتون بعض الصفات – وهي الصفات السبعة أو الثمانية أو الخمسة عشر – أو يثبتون الأحوال دون الصفات ، [ ويقرون من الصفات الخبرية بما في القرآن دون الحديث ] . كما قد عرف من مذاهب المتكلمين . فهؤلاء قسمان :

( قسم ) يتأولونها ويعينون المراد مثل قولهم : استوى بمعنى استولى ؛ أو بمعنى علو المكانة والقَدْر ، أو بمعنى ظهور نوره للعرش ؛ أو بمعنى انتهاء الخلق إليه ؛ إلى غير ذلك من معانى المتكلفين .

<sup>(</sup>٢٠٢) الصفة السلبية : المراد بها عند المتكلمين أن تدل على سلب ما يليق بالله عن الله ، من غير أن تدل على معنى وجودى قائم بالذات . وهم جعلوا الصفات السلبية خمساً لا سادس لها وهي عندهم : القدم ، والبقاء ، والمخالفة للخلق ، والوحدانية ، والعنى المطلق ؛ الذي يسمونه القيام بالنفس ا هد . بتصرف واختصار من الأسماء والصفات نقلا وعقلا للعلامة محمد الأمين الشنقيطي صاحب أضواء البيان ص : ١٤ بتحقيقي .

<sup>(</sup>٢٠٣) الصفة الإضافية : فيقول العلامة الشنقيطي في المصدر السابق (ص: ٨) : فقد جعلوها أموراً اعتبارية لا وجود لها في الخارج ، وسببوا بذلك إشكالات عظيمة وضلالاً مبيناً .

( وقسم ) يقولون : الله أعلم بما أراد بها : لكنا نعلم أنه لم يرد إثبات صفة خارجية عما علمناه :

وأما ( القسمان ) الواقفان :-

فقسم يقولون : يجوز أن المراد ظاهرها اللائق بجلال الله ؛ ويجوز أن لا يكون المراد صفة الله ونحو ذلك . وهذه طريقة كثير من الفقهاء وغيرهم .

وقوم يمسكون عن هذا كله ولا يزيدون على تلاوة القرآن وقراءة الحديث معرضين بقلوبهم وألسنتهم عن هذه التقديرات . فهذه « الأقسام الستة » لا يمكن أن يخرج الرجل عن قسم منها .

والصواب فى كثير من آيات الصفات وأحاديثها ؛ القطع بالطريقة الثابتة كالآيات والأحاديث الدالة على أن الله - سبحانه وتعالى - فوق عرشه ، ويُعلم طريقة الصواب فى هذا وأمثاله ، بدلالة الكتاب والسنة والإجماع على ذلك ؛ دلالة لا تحتمل النقيض ؛ وفى بعضها قد يغلب على الظن ذلك مع احتمال النقيض ، وتردُّد المؤمن فى ذلك هو بحسب ما يؤتاه من العلم والإيمان ، ومن لم يجعل الله له نوراً فما له من نور .

ومن اشتبه عليه ذلك أو غيره فليدع بما رواه مسلم في صحيحه عن عائشة رضي الله عنها قالت: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا قام يصلى من الليل قال: « اللهم رب جبرائيل وميكائيل وإسرافيل فاطر السموات والأرض عالم الغيب والشهادة ، أنت تحكم بين عبادك فيما كانوا فيه يختلفون ؛ اهدف لما اختلف فيه من الحق بإذنك ؛ إنك تهدي من تشاء إلى صراط مستقيم » (١٠٠٠) وفي رواية لأبي داود: أنه كان يكبر في صلاته ثم يقول ذلك (٢٠٠٠).

<sup>(</sup>۲۰۶) صحیح: أخرجه مسلم (۷۷۰) وأبو داود (۷۲۷) عن عائشة رضى الله عنها . (۲۰۵) صحیح: أخرجه أبو داود (۷۲۷) .

فإذا افتقر العبد إلى الله ودعاه ، وأدمن النظر فى كلام الله وكلام رسوله وكلام الصحابة والتابعين وأئمة المسلمين : انفتح له طريق الهدى ؛ ثم إن كان قد خبر نهايات إقدام المتفلسفة والمتكلمين فى هذا الباب ؛ وعرف [ أن ] غالب ما يزعمونه برهاناً هو شبهة ، ورأى أن غالب ما يعتمدونه يؤول إلى دعوى لا حقيقة لها ؛ أو شبهة ، مركبة من قياس فاسد ؛ أو قضية كلية لا تصح إلا جزئية (٢٠٦٠) ؛ أو دعوى إجماع لا حقيقة له ؛ أو التمسك فى المذهب والدليل بالألفاظ المشتركة .

ثم إن ذلك إذا ركب بألفاظ كثيرة طويلة غريبة عمن لم يعرف اصطلاحهم - أوهمت الغر ما يوهمه السرابُ للعطشان - إزداد إيماناً وعلماً بما جاء به الكتاب والسنة فإن « الضد يظهر حُسنَه الضِدُّ » وكل من كان بالباطل أعلم كان للحق أشد تعظيماً وبقدره أعرف [ إذا هدي إليه ] .

فأما المتوسط من المتكلمين فيخاف عليه ما لا يخاف على من لم يدخل فيه ، وعلى من قد أنهاه نهايته . فإن من لم يدخل فيه فهو في عافية ، ومن أنهاه فقد عرف الغاية ، فما بقى يخاف من شيء آخر ، فإذا ظهر له الحق وهو عطشان إليه قبله ، وأما المتوسط فيتوهم بما يتلقاه من المقالات المأخوذة

<sup>(</sup>٢٠٦) القضية : ويقال لها الخبر ، وهو ما يحتمل الصدق والكذب لذاته .

والكل: ما تركب من جزئين فأكثر . والكلية : هي الحكم على كل فرد من أفراد الموضوع .

والجزء: ما تركب منه ومن غيره كل. مثل الجذع والأغصان للشجرة. والجزئية: هي الحكم بالمحمول على بعض أفراد الموضوع إيحاباً أو سلبا.

والمثال لذلك كقضية كلية هو أن نقول : كل إنسان حيوان . ومثال القضية الجزئية هو أن نقول : بعض الحيوان إنسان ، وبعض الحيوان ليس بإنسان وواضح الفرق بين القضيتين وما ينتج عنها من استنتاج .

انتهى تحقيق هذه الرسالة المباركة ومراجعتها في ٢٣ من ذى الحجة عام ١٤١٠ من هجرة نبينا محمد عليه الموافق ١٦ من يوليو ١٩٩٠ .

تقليداً لمعظمه تهويلا .

وقد قال [ بعض ] الناس: أكثر ما يفسد الدنيا: نصف متكلم ونصف متفقه ، ونصف متطبب ، ونصف نحوي ، هذا يفسد الأديان ، وهذا يفسد البلدان ، وهذا يفسد اللبدان .

ومن علم أن المتكلمين من المتفلسفة وغيرهم فى الغالب ( فى قول مختلف . يؤفك عنه من أفك ) : يعلم الذكي منهم والعاقل : أنه ليس هو فيما يقوله على بصيرة ، وأن حجته ليست ببينة وإنما هى كما قيل فيها :-

حجج تهافت كالزجاج تخالها حقاً وكل كاسر مكسور

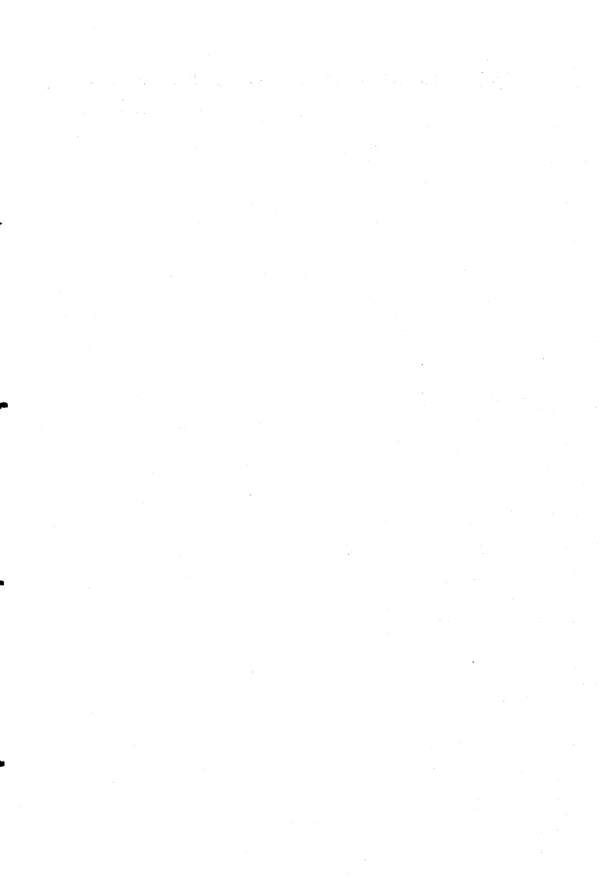
ويعلم العليم البصير بهم أنهم من وجه مستحقون ما قاله الشافعي رضي الله عنه حيث قال : حكمي في أهل الكلام أن يضربوا بالجريد والنعال ، ويطاف بهم في القبائل والعشائر ، ويقال : هذا جزاء من أعرض عن الكتاب والسنة وأقبل على الكلام .

ومن وجه آخر إذا نظرت إليهم بعين القدر – والحيرة مستولية عليهم، والشيطان مستحوذ عليهم – رحمتهم ورفقت عليهم: أوتوا ذكاء وما أوتوا زكاءً وأعطوا فهوماً وما أعطوا علوماً ، وأعطوا سمعاً وأبصاراً وأفئدة ﴿ فَمَا أَغْنَىٰ عَنْهُمْ سَمْعُهُمْ وَلَا أَبْصَدُرُهُمْ وَلَا أَفْعِدَتُهُم مِّن شَيْءٍ إِذْ كَانُواْ يَجْحُدُونَ اللّهِ وَحَاقَ بِهِم مَّا كَانُواْ بِهِ عَسْتَهْزِءُونَ ﴾ [ الأحقاف : ٢٦].

ومن كان عليماً بهذه الأمور ؛ تبين له بذلك حذق السلف وعلمهم وخبرتهم حيث حذروا عن الكلام ونهوا عنه ، وذموا أهله وعابوهم ، وعلم أن من ابتغى الهدى في غير الكتاب والسنة لم يزدد من الله إلا بعداً .

فنسأل الله العظيم أن يهدينا صراطه المستقيم، صراط الذين أنعم عليهم غير المغضوب عليهم ولا الضالين آمين .

والحمد لله رب العالمين ، وصلاته وسلامه على محمد حاتم النبيين وآله وصحبه أجمعين .



## □ فهرست الأحاديث □

| طرف الحديث                                | الراوى          | رقم الهامش     |
|-------------------------------------------|-----------------|----------------|
| (1) · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | <i>(</i> .      | and the second |
| آمن شعره وكفر قلبه                        | الشريد بن سويد  | 7 8            |
| إذا قاتل أحدكم أخاه فليجتنب الوجه         | أبو هريرة       | 107            |
| إذا قام أحدكم إلى الصلاة فإن الله قبل     | ابن عمر         | 198-197        |
| اعتقها فإنها مؤمنة                        | معاوية بن الحكم | 1 44-7.        |
| ألا تأمنوني وأنا أمين من في السماء        | أبو سعيد الخدرى | 1 🗸            |
| ألا هل بلغت ؟                             | جابر            | 79             |
| ألا هل من سائل                            | أبو هريرة       | 101-177        |
| اللهم اشهد                                | جابر            | 79             |
| اللهم رب جبرائيل وميكائيل وإسرافيل        | عائشة           | 7.0-7.5        |
| اللهم يا مصرف القلوب صرف قلوبنا           | عبد الله بن عمر | ०६             |
| إن العبد المؤمن إذا كان في انقاطع         | البراء          | ۲.۱            |
| إن قلوب بنى آدم بين إصبعين                | عبد الله بن عمر | 140-1          |
| إن الله حيي كريم يستحى من عبده            | سلمان           | 70             |
| إن الله خلق آدم بيده ، وخلق جنة عدن       | الحارث بن نوفل  | ١٨٩            |
| إن الله عز وجل خلق ثلاثة أشياء بيده       | الحارث بن نوفل  | ٩٨١            |
| إن الله عز وجل لا ينام ولا ينبغي له       | أبو موسى        | .141           |
| إن الله لما خلق الخلق كتب في كتاب         | أبو هريرة       | 127-71         |
| إن العبد ليضحك من أزلكم                   |                 |                |
|                                           |                 |                |

| 1 • 9                                  | أبو رزين العقيلى                                                                                               | وقنوطكم                                                                                                        |
|----------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 112-7                                  | أبو هريرة                                                                                                      | إن جهنم لا تمتلي حتى يضع ربك                                                                                   |
| ۲.,                                    | سهل بن سعد                                                                                                     | إن في الجنة ما لا عين رأت                                                                                      |
|                                        |                                                                                                                | أنت موسى الذى اصطفاك الله                                                                                      |
| \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\ | أبو هريرة                                                                                                      | واصطنعك                                                                                                        |
| 1 2 9                                  | ابن عباس                                                                                                       | أنت نور السموات والأرض                                                                                         |
| 197-1.7                                | جرير بن عبد الله                                                                                               | إنكم سترون ربكم كما ترون                                                                                       |
|                                        |                                                                                                                | إنه عز وجل يضع السموات على                                                                                     |
| ۷۸، ۲۸۱                                | ابن مسعود                                                                                                      | أصبع                                                                                                           |
|                                        |                                                                                                                | إنه لم يكن قبلي نبي إلا كان حقا عليه                                                                           |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • •  | عبد الله بن عمرو                                                                                               | أن يدل                                                                                                         |
| 77                                     | ابن عباس                                                                                                       | إنى تركت فيكم ما إن تمسكتم به                                                                                  |
|                                        |                                                                                                                | إنى تركت فيكم شيئين لن تضلوا                                                                                   |
| ***                                    | ابن عباس                                                                                                       | بعدهما                                                                                                         |
| <b>***</b>                             | w                                                                                                              | إنى خلقت اثنين لن تضلوا بعدهما                                                                                 |
| 1 44-1.                                | معاوية بن الحكم                                                                                                | أين الله ؟                                                                                                     |
| 7.7                                    | أبو هريرة                                                                                                      | أين الله ؟<br>أيها الناس إن الله طيب لا يقبل                                                                   |
|                                        | en de la companya de | ب المارية الما |
| · 187                                  | عبد الله بن عمرو                                                                                               | بهذا أمرتم ، أو لهذا خلقتم ؟                                                                                   |
|                                        | english et al. (A. C.)                                                                                         | 4"1                                                                                                            |
|                                        | 1 4 4 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5                                                                        | ( <b>ت</b> )                                                                                                   |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·  | أبو هريرة                                                                                                      | تحاجت الجنة والنار، فقالت النار                                                                                |
|                                        | A Table Control                                                                                                | تركتكم على المحجة البيضاء، ليلها                                                                               |
| 1                                      | العرباض بن سارية                                                                                               | كنهارها                                                                                                        |

| 1 8 8-87           | معاوية           | تفترق على ثلاث وسبعين فرقة                                             |
|--------------------|------------------|------------------------------------------------------------------------|
|                    |                  | (2)                                                                    |
| *** *** <b>***</b> | أبو هريرة        | حتى يعرج به إلى السماء التي فيها الله حجابه النور ، أو النار ، لو كشفه |
| 10181              | أبو موسى         | لأحرقت                                                                 |
|                    |                  | <b>(†</b> )                                                            |
|                    |                  | خلق الله آدم بیده ، فمسح ظهره                                          |
| 1 \ \ - 1 \ \ 1    | عمر              | بيده                                                                   |
| Λ.                 | ابن مسعود-عمران  | خير الناس قرنى، ثم الذين يلونهم                                        |
|                    |                  | (ن)                                                                    |
| 1                  | حبيب العنزى      | ربنا الذي في السماء ، تقدس أسمك                                        |
|                    |                  | (w)                                                                    |
|                    | جو يرية          | سبحان الله رضا نفسه                                                    |
|                    |                  | (ض)                                                                    |
| 117                | <del>-</del>     | ضحك ربنا من قنوط عباده ، وقرب                                          |
|                    |                  | (2)                                                                    |
| 1 & • - &          | العرباض بن سارية | علیکم بسنتی                                                            |
|                    |                  | (غ)                                                                    |
| 17.                | ابن مسعود        | الغناء ينبت النفاق في القلب                                            |

| أنس ١٢٨                                | فإذا كان يوم الجمعة، هبط من عليين                                   |
|----------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|
|                                        | فضحك رسول الله صلى الله عليه<br>وسلم ثم قرأ : ﴿ وَمَا قَدْرُوا الله |
| ابن مسعود ۱۸۶                          | الآية ﴾                                                             |
| أبو سعيد ١٥٧                           | فيأتيهم الجبار فى صورة غير صورته                                    |
| سهل بن سعد ۲۰۰                         | فيها ما لا عين رأت ولا أذن سمعت                                     |
| أبو هريرة ١٦                           | فيعرج الذين باتوا فيكم إلى ربهم                                     |
|                                        | في عماء ما تحته هواء ، وما فوقه                                     |
| أبو رزين                               | هواء                                                                |
|                                        | (ق)                                                                 |
|                                        | قد عجب الله من صنيعكمــا                                            |
| أبو هريرة ١٠٨                          | بضيفكما                                                             |
| ابن عمر ١٥٥                            | القدرية مجوس هذه الأمة                                              |
|                                        | (실)                                                                 |
|                                        |                                                                     |
| Tr <sub>1</sub>                        | كان رسول الله صلَّى الله عَليهِ وَسَلَّم                            |
| عائشة ٢٠٤                              | كان رسول الله صلّى الله عَليهِ وَسَلّم إذا قام يصلى من الليل        |
| عائشة عمرو ٢٠٤<br>عبد الله بن عمرو ١٩٠ | •                                                                   |
|                                        | إذا قام يصلي من الليل                                               |
| عبد الله بن عمرو ١٩٠                   | إذا قام يصلي من الليل<br>كلتا يديه يمين                             |
| عبد الله بن عمرو ١٩٠                   | إذا قام يصلى من الليل<br>كلتا يديه يمين<br>الكرسي موضع القدمين      |

| <b>1</b> • <b>V</b> — <b>Y</b> | أبو هريرة                             | قدمة                                   |
|--------------------------------|---------------------------------------|----------------------------------------|
| 197                            | المغيرة بن شعبة                       | لا شخص أغير من الله                    |
| 1 2 1                          | على                                   | لعن الله من أحدث حدثا                  |
| ١٠٨                            | أبو هريرة                             | لقد ضحك الله مما فعلت بضيفك            |
| and the second                 |                                       | (a)                                    |
|                                |                                       | (7)                                    |
| 0                              | عبد الله بن عمرو                      | ما بعث الله من نبى إلا كان حقا عليه    |
| 197617.                        | ابن مسعود                             | ما بين السماء الدنيا والتي تليها مسيرة |
| 19                             | العباس                                | ما تسمون هذه ؟ قالوا السحاب            |
| 3                              | e                                     | ما منكم من أحد إلا سيرى ربه مخلياً     |
| 190                            | أبو رزين                              | <b>به</b>                              |
| the second second              | for the                               | ما من يوم أكثر من أن يعتق الله فيه     |
| ١٦.                            | عائشة                                 | عبدً ( يوم عرفة )                      |
| 179                            | أبو هريرة                             | من سأل الناس أموالهم تكثرا             |
| ١٤١                            | أنس                                   | المدينة حرم من كذا إلى كذا             |
| <b>Y</b> A                     | عدی بن حاتم                           | ( المغضوب عليهم ) اليهود               |
|                                |                                       | (ن)                                    |
|                                |                                       | نِعم يوم ينزل الله عز وجل فيه          |
| 17.                            |                                       | · ·                                    |
|                                | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | (3.7)                                  |
|                                |                                       | ( <b>.</b>                             |
| 1.7                            | جرير بن عبد الله                      | هل تضارون من رؤية الشمس                |
|                                |                                       | هل معك من شعر أبية بن                  |
| 7 £                            | الشريد بن سويد                        | أبى الصلت شيئا                         |
|                                |                                       |                                        |

| 17/-107     | أبو هريرة            | هل من سائل ؟ هل من مستغفر<br>هم من كانوا على مثل ما أنا عليه |
|-------------|----------------------|--------------------------------------------------------------|
| 1 2 2 - 7 2 | عبد الله بن عمرو     | اليوم (و)                                                    |
| \ \\\       | أبو هريرة            | والذي نفس محمد بيده لقد هممت                                 |
| ١٧٧         |                      | والذي نفس محمد بيده ليأتين على                               |
| 1 7 7       | أبو هريرة            | أحدكم                                                        |
| 1           | أبو هريرة            | والذى نفس محمد بيده لولا أن أشق                              |
|             |                      | والعرش فوق ذلك ، والله فوق                                   |
| 19          | العباس بن عبد المطلب | عرشه                                                         |
| 194-14.     | ابن مسعود            | والله فوق العرش وهو يعلم ما أنتم عليه                        |
| 187         | أبو هريرة            | وقد وجدتموه ؟ (في الوسوسة)                                   |
|             |                      | (ی)                                                          |
|             |                      |                                                              |
| 101         | ابن مسعود            | يا حي يا قيوم برحمتك أستغيث                                  |
| 77          | عائشة                | يا عائشة : أشعرت أن الله أفتاني                              |
| ١٦          | أبو هريرة            | يتعاقبون فيكم ملائكة بالليل وملائكة                          |
| 7           | أبو هريرة            | يضع الجبار قدمه في النار                                     |
|             |                      | يقول الله تعالى : أعددت لعبادى ما لا                         |
| ۹.          | أبو هريرة            | عين رأت                                                      |
| 140         |                      | يقول الله عز وجل : من ذكرني في نفسه                          |
| 140         | أبو هريرة            | يقول الله عز وجل يؤذيني ابن آدم                              |
| 120         | أبو هريرة            | ذكرته                                                        |
| 104-1       | أبو هريرة            | يلقى فى النار وتقول هل من مزيد ؟                             |
| . 77        | أبو هريرة            | يمد يده إلى السماء ، يقول يارب يارب                          |
|             |                      | <b>1 Y</b> ·                                                 |

ينزل ربنا تبارك وتعالى إلى السماء (النصف من شعبان) اليهود مغضوب عليهم

\* \* \*

## □ فهرست الآثار □

| الرقم    | الراوى              | طرف الأثــر                          |
|----------|---------------------|--------------------------------------|
| 191      | معاذ                | اقبلوا الحق من كل من جاء به          |
| (179(110 |                     | إن الكرسي الذي وسع السموات           |
| 108      | ابن عباس            | والأرض                               |
|          |                     | أوكلمكا جاءنا رجل أجدل من            |
| ٨٤       | مالك بن أنس         | رجل تركنا                            |
|          |                     | تخرِج روح المؤمن وهي أطيب من         |
| ۲٠١      | أبو موسى            | المسك                                |
|          |                     | قام فينا رسول الله صلَّى الله عَليهِ |
| ٧        | عمر بن الخطاب       | وَسَلَّم مقاما فذكر بدء              |
| ١٧٠      | ابن مسعود           | الغناء ينبت النفاق في القلب          |
|          | £                   | لقد توفى رسول الله صلَّى الله عَليهِ |
| ٦        | أبو ذر              | وَسَلَّم وما طائر يقلب جناحه         |
| ٣        | سلمان               | لقد نهانا أن نستقبل القبلة لغائط     |
|          |                     | ليس في الدنيا مما في الجنة إلا       |
| 199      | ابن عباس            | الأسماء                              |
|          |                     | ما هو ؟ فأدخل أبو بكر يده            |
| ١٦٥      | أبو بكر             | فقاء                                 |
|          |                     | الاستواء غير مجهول، والكيف           |
| ١ • ٤    | ربيعة بن عبد الرحمن | غير معقول                            |

هول مالك بن أنس ١٠٥،٨٩ ابن عباس ١١٥

الاستواء معلوم ، والكيف مجهول الكرسي موضع القدمين

※ ※ ※

Carlo Article Control and Control and Carlo Article Control

## □ فهرست المصادر والمراجع □

- القرآن الكريم.
  - الإبانة.

للأشعرى - تحقيق عبد القادر الأرناءوط. تقديم حماد الأنصاري. ط الجامعة الإسلامية بالمدينة.

○ إثبات صفة العلو.

ابن قدامة - بدر البدر ط الدار السلفية .

○ الأسماء والصفات .

البيهقي – طبع دار إحياء التراث العربي – بيروت .

الإصابة في تمييز الصحابة .

للحافظ ابن حجر - تحقيق: على محمد البجاوى. ط دار الكتاب العربي .

○ الاعتقاد .

للبيهقي تحقيق أحمد عصام الكاتب ، ط دار الآفاق الجديدة .

0 الإيمان.

لابن منده . تحقيق على بن محمد الفقيهي . الطبعة الأولى. طبعة الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة .

البداية والنهاية .

الحافظ ابن كثير، دار الريان للتراث.

- تأويل مختلف الحديث .
- ابن قتيبة. طبع دار الكتاب العربي .

- تحفة الأشراف بمعرفة الأطراف.
- للحافظ المزى. وبهامشه النكت الظراف على الأطراف لابن حجر. تعليق عبد الصمد شرف الدين. ط المطبعة القيمة بمباى الهند.
  - التدمرية.
  - شيخ الإسلام ابن تيمية . المطبعة السلفية ومكتبتها .
    - التصديق بالنظر إلى الله تعالى .
  - الآجرى . تحقيق محمد غياث الجنباز. ط عالم الكتب .
    - تعجيل المنفعة بزوائد الأئمة الأربعة .
  - للحافظ ابن حجر. نشر دار الكتاب العربي بيروت .
    - تفسير القرآن العظيم .
    - ابن كثير دار المعرفة بيروت.
      - تقريب التهذيب .
  - للحافظ ابن حجر. تحقيق محمد عوامه. ط دار الرشيد.
    - تهذيب التهذيب .
  - للحافظ ابن حجر. طبع بمطبعة مجلس دائرة المعارف بالهند.
    - تيسير العزيز الحميد.
- للشيخ سليمان بن عبد الله بن عبد الوهاب. ط المكتب الإسلامي.
  - التوحيد .
- لابن خزيمة . تحقيق عبد العزيز إبراهيم الشهوان. دار الرشيد- الرياض .
  - جامع الأصول في أحاديث الرسول.
- لابن الأثير الجزرى . تحقيق. عبد القادر الأرناؤوط. نشر : مكتبة الحلواني والملاح ودار البيان .
  - جامع البيان عن تأويل القرآن .
  - لابن جرير الطبرى. ط مصطفى البابي الحلبي.

- جامع البيان عن تأويل القرآن . ﴿ وَمُعَالِمُ الْعُمَالُ الْعُمِينُ الْعُمَالُ الْعُمَالُ الْعُمَالُ الْعُمَالُ الْعُمَالُ الْعُمِلُ الْعُمَالُ الْعُمَالُ الْعُمَالُ الْعُمَالُ الْعُمَالُ الْعُمَالُ الْعُمَالُ الْمُعَلِيلُ الْعُمِلُ الْمُعَمِينُ الْمُعَمِينُ الْمُعَلِّ الْعُمِلْلُ الْعُمِلْلُ الْعُمِلْلُ الْعُمِلْمُ الْعُمِلُ الْعُمِلُ الْعُمِلُ الْعُمِلُ الْعُمِلْلُ الْعُمِلْمُ الْعُمِلُ الْعُمِلُ الْعُمِلْمُ الْعُمِلُ الْعُمِلُ الْعُمِلْمُ الْعُمِلْمُ الْعُمِلُ الْعُمِلْمُ الْعُمِلْمُ الْعُمِلُ الْعُمِلُ الْعُمِلْمُ الْعُمِلْمُ الْعُمِلُ الْعُمِلُ الْعُمِلْمُ الْعُمِلُ الْعُمِلْمُ الْعُمِلْمُ الْعُمِلْمُ الْعُمِلْمُ الْعُمِلْمُ الْعُمِلْمُ الْعُمِلْمُ الْعُمِلُ الْعُمِلُ الْعُمِلُ الْعُمِلُ الْعُمِلُ الْعُمِلُ الْعُمِلُ الْعُمِلْمُ الْعُمِلْمُ الْعُمِلُ الْعُمِلُ الْعُمِلْمُ الْعُمِلْمُ الْعُمِلُولُ الْعُمِلُ الْعُمِلُ الْعُمِلُولُ الْعُمِلُ الْعُمِلُ الْعُمِلْمُ الْعُمِلُولُ الْعُمِلْمُ الْعُمِلْمُ الْعُمِلُ الْعُمِلْمُ الْعُمِلْمُ الْعُمِلُولُ الْعُمِلْمُ الْعُمِلْمُ الْعُمِلْمُ الْعُمِلُولُ الْعُمِلُ الْعُمِلْمُ الْعُمِلُ الْعُمِلْمُ الْعُمِلْمُ الْعُمِلْمُ الْعُمِلُولُ الْعُمِلْمُ الْ
- بتحقیق محمود وأحمد شاکر. ط دار المعارف .
  - 🔾 جامع بيان العلم وفضله .
  - ابن عبد البر نمري \_ ط السلفية .
    - الجرح والتعديل.
- عبد الرحمن بن أبى حاتم الرازى. ط مطبعة المعارف العثانية بحيدر أباد الهند .
  - 0 الحموية .

لشيخ الإسلام ابن تيمية. تحقيق محمد عبد الرزاق حمزة. ط دار المدنى .

- الحموية .
- لشيخ الإسلام ابن تيمية. ط المكتبة السلفية .
  - خلق أفعال العباد .

للإمام البخارى - تحقيق د. عبد الرحمن عميرة. نشر دار عكاظ.

- 🔾 رد الإمام الدارمي على بشر المريسي .
- للدارمي نشر منشأة المعارف بالإسكندرية .
  - الرد على الجهمية .

لابن منده \_ تحقيق : على بن محمد الفقيهي .

- الرد على الجهمية .
- للدارمي: تحقيق بدر البدر . ط الدار السلفية بالكويت .
  - زاد المعاد في هدى خير العباد .

لابن القيم . تحقيق عبد القادر وشعيب الأرناءوط. ط مؤسسة الرسالة .

- سلسلة الأحاديث الصحيحة
- لناصر الدين الألباني. ط المكتب الإسلامي.
  - سلسلة الأحاديث الضعيفة .
- لناصر الدين الألباني. ط المكتب الإسلامي .

- سنن أبى داود .
- أبو داود السجستاني تحقيق محمد محيى الدين عبد الحميد. ط دار إحياء التراث.
  - سنن الترمذي .
- أبو عيسى الترمذي \_ تحقيق أحمد محمد شاكر وآخرين. ط الحلبي .
  - سنن الدارمي .
  - للدارمي تخريج: عبد الله هاشم يماني. ط دار المحاسن للطباعة.
    - سنن ابن ماجه .
       ابن ماجه بترقیم محمد فؤاد عبد الباق. ط الحلبی .
      - 🔾 سنن النسائي .
    - - ومعه تلخيص الذهبي. تصوير دار المعرفة .
        - 🔾 السنة لابن أبي عاصم .
      - تحقيق ناصر الدين الألباني. ط. المكتب الإسلامي.
      - السنة .
         لعبد الله بن أحمد بن حنبل. ط الدار العلمية الهند .
- شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة .
- للحافظ اللالكائي . تحقيق. أحمد سعد حمدان الغامدي نشر: دار طيبة الرياض .
  - شرح حديث النزول .
  - لشيخ الإسلام ابن تيمية . ط المكتب الإسلامي .

- شرح السنة .
- للإمام البغوى . تحقيق : شعيب الأرناؤوط وزهير الشاويش . ط المكتب الإسلامي.
  - شرح العقيدة الطحاوية .

لابن أبى العز الحنفى . تحقيق : ناصر الدين الألباني . ط المكتب الإسلامي الطبعة الثامنة .

0 الشريعة.

للآجرى: تحقيق محمد حامد الفقى. تصوير دار الكتب العلمية.

○ صحيح الترغيب والترهيب .

أصله للمنذري: بتحقيق الألباني. ط المكتب الإسلامي..

- صحيح ابن حبان. موارد محمد عبد الرزاق حمزة .ط دار الكتب العلمية.
  - صحيح ابن خزيمة .

لابن خزيمة \_ تحقيق: مصطفى الأعظمى . ط المكتب الإسلامي .

○ صحيح مسلم .

بترقيم محمد فؤاد عبد الباقي . ط دار إحياء التراث العربي بيروت .

○ صحيح مسلم بشرح النووي.

تصوير بيروت عن طبعة المطبعة المصرية .

○ صحيح السنن .

للأئمة الأربعة بتحقيق الألباني . ط المكتب الإسلامي .

0 الصفات.

للدارقطنى . تحقيق : الشيخ عبد الله الغنيمان . ط : مكتبة الدار بالمدينة .

- 🔾 العرش وما ورد فيه .
- ابن أبي شيبة . تحقيق محمد بن أحمد الحمود. ط مكتبة المعلا الكويت .
  - العقود الدرية من مناقب شيخ الإسلام ابن تيمية .

للحافظ محمد أحمد عبد الهادى . تحقيق : محمد حامد الفقى . ط دار الكتاب العربي .

○ العلل المتناهية .

لابن الجوزى. تحقيق حليل الميسى. ط دار الكتب العلمية.

🔾 غاية الأماني في الرد على النبهاني .

لمحمود شكرى الألوسي . دار إحياء السنة المحمدية .

○ الفائق في غريب الحديث.

للزمخشرى . تحقيق : على محمد البجاوى ـ محمد أبو الفضل إبراهيم . ط : عيسى الحلبي .

🔾 فتح البارى شرح صحيح البخارى .

للحافظ ابن حجر . ترقيم محمد فؤاد عبد الباق . تصحيح ومراجعة . سماحة الشيخ ابن باز تصوير دار المعرفة عن الطبعة الأولى.

○ الفرق بين الفرق.

للبغدادى . تحقيق : محمد محيى الدين عبد الحميد . ط دار المعرفة – بيروت .

الفصل في الملل والأهواء والنحل .

لابن حزم . ط مكتبة ومطبعة على صبيح .

O قطف الثمر في بيان عقيدة أهل الأثر .

لصديق حسن خان . تحقيق د . عاصم بن عبد الله القريوتي .

- القاموس المحيط .
- للفيروز آبادى .
- الكامل في التاريخ .
- لابن الأثيرــ . ط دار الريان للتراث .
  - كشف الأستار عن زوائد البزار .
     للهيثمي ط مؤسسة الرسالة .
    - لسان العرب.
    - لابن منظور . دار المعارف بمصر .
      - لسان الميزان.
  - لابن حجر ط مؤسسة الأعلمي للمطبوعات.
    - مجمع الزوائد ومنبع الفوائد .
    - للهيثمي . نشر دار الكتاب العربي . بيروت .
      - مجموع الفتاوى .
- لشيخ الإسلام ابن تيمية . جمع وترتيب : عبد الرحمن بن القاسم وولده محمد . ط مطابع دار العربية ـ بيروت .
  - مختصر الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة .
  - لابن قيم الجوزية\_ اختصره الشيخ محمد بن الموصلي .
  - 🔾 مختصر العلو للعلى الغفار
- أصله للذهبي . تحقيق ناصر الدين الألباني . ط . المكتب الإسلامي .
  - 🔾 موارد الظمآن إلى زوائد ابن حبان . 💮
  - للهيثمي تحقيق: محمد عبد الرزاق حمزة. دار الكتب العلمية.

    - للحاكم مع التلخيص للذهبي . ط . دار الكتاب العربي .

- مسند الإمام أحمد .
- ط دار صادر بیروت.
  - مشكل الحديث.

لابن فورك تحقيق عبد المعطى قلعجي. ط: دار الوعى بحلب.

مشكاة المصابيح .

للخطيب التبريزي . تحقيق : الألباني . ط : المكتب الإسلامي .

معارج القبول .

لحافظ أحمد الحكمي . ط جماعة إحياء التراث .

○ المعجم المفهرس لألفاظ الحديث النبوى .

بترتيب أ . ى ونسنك ط : مطبعة بريل في مدينة ليدن .

○ المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم .

محمد فؤاد عبد الباقي . نشر مؤسسة جمال – بيروت .

مقالات الإسلاميين واختلاف المصلين .

لأبي الحسن الأشعري . ط . مكتبة النهضة المصرية القاهرة .

○ ميزان الاعتدال .

للذهبي- تحقيق: على محمد البجاوى. ط دار المعرفة.

○ النزول .

للدارقطني تحقيق على ناصر فقيهي .

○ النهاية في غريب الحديث والأثر .

ابن الأثير - تحقيق طاهر أحمد الزاوى - ومحمود محمد الطناحى . الناشر دار الفكر .

- النهج السديد في تخريج أحاديث تيسير العزيز الحميد .
  - جاسم الدوسري. ط دار الخلفاء- الكويت.

the contract of the contract o

|              | <ul> <li>□ فهرست الموضوعات</li> </ul>                   |
|--------------|---------------------------------------------------------|
| صفحة         | الموضوع                                                 |
| <b> </b>     | مقدمة التحقيق                                           |
| <b>q</b> .   | وصف المخطوطتين                                          |
|              | سئل ما قول السادة في آيات الصفات وأحاديث                |
| 70           | الصفات وما قالت العلماء في ذلك .                        |
| Y.V-X.A      | جواب مجمل عن السؤال .                                   |
|              | مقدمة مدعمة بحجج على أن الكتاب والرسول والسلف قد        |
|              | أحكموا أصول الدين وفروعه لا سيما باب الأسماء            |
|              | والصفات . وإبطال قول من زعم أن طريقة السلف أسلم         |
|              | وطريقة الخلف أعلم وأحكم منشأ الخطأ والضلال في هذا       |
|              | التفضيل، سبب اعتقادهم جهل السابقين الأولين. وفضح        |
| 75-77        | التلبيس في الطبعات السابقة .                            |
|              | شهادة الخلف على أنفسهم وشهادة الأمة عليهم بالحيرة       |
| <b>77-77</b> | والشك في العلوم الإلهية وذكر أمثلة من هؤلاء المتحيرين . |
| 72           | سبب استيلاء الضلال على أكثر المتأخرين .                 |
|              | أدلة إثبات العلو والاستواء من الكتاب والسنة والعقل      |
| TA-70        | والفطرة .                                               |
| . <b>TA</b>  | ضعف حديث عبد الله بن رواحة مرفوعاً وموقوفاً .           |
|              | لا يوجد في الكتاب والسنة ولا عن السلف ما يوافق          |
| ٤٠١          | مذهب النفاة .                                           |
| £7-£7        | ما يلزم على قول النفاة من اللوازم الباطلة.              |

|                | لا يعتمد من سلك طريقة المعتزلة في نفى ما ينفى وإثبات                             |
|----------------|----------------------------------------------------------------------------------|
|                | ما يثبت لله إلا على عقولهم، الحكمة عند هؤلاء في ذكر                              |
| £4-£7          | الكتاب والسنة للأسماء والصفات .                                                  |
|                | يجب على عموم الأمة الرد عند التنازع إلى الشرع، المتأولون                         |
|                | والمفوضون شابهوا المنافقين في الإعراض عن الكتاب والسنة                           |
| 22-28          | ودعوى الإحسان والتوفيق .                                                         |
|                | حديث هم من كان على مثل ما أنا عليه اليوم وأصحابي                                 |
| ٤٦             | وبيان حسنه .                                                                     |
|                | من ورثت عنه مقالة التعطيل للصفات، ومن أول من قالها                               |
| 727            | من هذه الأمة ومن أظهرها؟ وترجمته هو ومن نشر مذهبه .                              |
|                | ليس كل الصابئة مشركين معطلة، كثير من اليهود                                      |
| 0 29           | والنصارى بدلوا وحرفوا وكانوا كفارا أو مشركين .                                   |
|                | مذهب فلاسفة الصابئة في الصفات، الفارابي أخذ عنهم                                 |
| ٥٠-٤٩          | تمام فلسفته .                                                                    |
|                | ضرر تعريب كتب الروم في العقائد وغيرها ، التأويلات                                |
| and the second | الموجودة في كتب المتأخرين هي تأويلات المريسي، دليل                               |
| 04-0.          | ذلك .                                                                            |
| 07-0.          | حكم أئمة السنة في الجهمية أنهم كفار أو ضلال .                                    |
|                | ذكر الكتب التي نقلت مذهب السلف في نصوص الأسماء                                   |
| 0,9-07         | والصفات ، ونقدت مذهب المعطلة .                                                   |
|                | تخريج حديث (اليهود مغضوب عليهم والنصارى ضلال).                                   |
|                | القول الشامل في هذا الباب ، ومذهب السلف فيه إجمالاً ."                           |
|                | لو ماثلت صفات البارى صفات المخلوقين للزم أن يجوز عليها                           |
|                | ما يجوز على صفاتهم من النقص والعدم . ﴿ وَ عَلَى صَفَاتُهُمْ مِنَ النقصِ والعدم . |

|                                       | جمع أهل التعطيل بين التعطيل والتمثيل، وكذلك أهل             |
|---------------------------------------|-------------------------------------------------------------|
|                                       | التشبيه ، إيضاح ذلك ، إثبات أهل السنة للاستواء مع عدم       |
| 78-78-78                              | التمثيل.                                                    |
| 7 8                                   | فساد أخذ العقائد من استحسان العقول لاختلافها .              |
| 70.                                   | كل من نفى شيئا من الصفات يزعم أن العقل يسانده.              |
|                                       | يخصم أهل السنة من نفي الصفات أو نفي المعاد بما خصم          |
| 70-75                                 | به الفريق الآخر .                                           |
|                                       | كال علم الرسول بربه ونصحه للأمة وفصاحته تمنع تقصيره         |
|                                       | في البلاغ وأن يكون ملغزا ، حكم من انتقص الرسول في           |
| 77-70                                 | هذه الصفات .                                                |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | المنحرفون عن طريقة السلف في نصوص الصفات ثلاث                |
| ٦٦                                    | طوائف أهل التخييل، وأهل التأويل ، وأهل التجهيل .            |
|                                       | من أهل التخييل من يقول: ان الرسول علم الحقائق لكن           |
|                                       | لم يبينها ، ومنهم من يقول لم يبينها ، قول هؤلاء في المعاد ، |
| 77-77                                 | وفي أعمال الإسلام .                                         |
| 77-77                                 | مذهب أهل التأويل في نصوص الصفات .                           |
|                                       | قصد المؤلف بهذا الجواب الرد على أهل التأويل لأنهم تسموا     |
|                                       | بنصر أصول الدين ، لكن لا السنة نصروا ، ولا الفلاسفة         |
| ٦Ã                                    | كسروا .                                                     |
|                                       | إلزام الفلاسفة لأهل التأويل بتأويل نصوص المعاد ، إلزام      |
|                                       | أهل السنة للمتأولين بإجراء نصوص الصفات على ظاهرها           |
| ٦٨                                    | كما أجروا نصوص المعاد .                                     |
|                                       | مذهب أهل التجهيل أن الرسول والسلف لا يعلمون معانى           |
| V £ - V • - 7 9                       | نصوص الصفات، ولا العلوم العقلية .                           |

|                        | واحتجوا بوقف بعض السلف على لفظ الجلالة في الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٧٠                     | وغلطوا في ذلك .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                        | معنى التأويل في اصطلاح أكثر المتأخرين، وعند جمهور                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| <b>Y</b> \- <b>Y</b> . | المفسرين وفي لغة القرآن.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                        | إن وقف على قوله (إلا الله) فتأويل الصفات وما أخبر الله                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                        | عنه من أمور الغيب هو كيفيتها، وإن وقف على                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| · V·Y-V \              | (والراسخون في العلم) . فتأويلها معرفة معانيها .                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                        | أدلة كون الصحابة والسلف علموا معانى الصفات والمعاد                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 74-77                  | وسائر معانى القرآن .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                        | عبارات السَّلف في إثبات الصفات والعلو والاستواء قول                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ·<br>V7-V0             | الأوزاعي، قول ربيعة ومالك وآخرين .                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                        | معنى قولهم: الاستواء معلوم، وقولهم أمروها كما جاءت                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                        | · • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| X • - V 9              | بلا كيف .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| AV9                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| <b>⋏</b> •─ <b>∨</b> ٩ | بلا كيف .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ∧∨٩<br>∧o-∧.           | بلا كيف .<br>كلام ابن الماجشون وما تضمن من ذكر الصفات بلا كيف                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                        | بلا كيف .<br>كلام ابن الماجشون وما تضمن من ذكر الصفات بلا كيف<br>والرد على الجهمية، استدلاله على ذلك، عظمة البارى                                                                                                                                                                                                                            |
|                        | بلا كيف . كلام ابن الماجشون وما تضمن من ذكر الصفات بلا كيف والرد على الجهمية، استدلاله على ذلك، عظمة البارى وصفاته .                                                                                                                                                                                                                         |
|                        | بلا كيف . كلام ابن الماجشون وما تضمن من ذكر الصفات بلا كيف والرد على الجهمية، استدلاله على ذلك، عظمة البارى وصفاته . مما نقل المؤلف من الفقه الأكبر لأبي حنيفة، كفر من أنكر أن الله في السماء أو شك في ذلك، أو شك في كون العرش في السماء .                                                                                                   |
| ٨٥-٨٠                  | بلا كيف . كلام ابن الماجشون وما تضمن من ذكر الصفات بلا كيف والرد على الجهمية، استدلاله على ذلك، عظمة البارى وصفاته . مما نقل المؤلف من الفقه الأكبر لأبي حنيفة، كفر من أنكر أن الله في السماء أو شك في ذلك، أو شك في كون العرش                                                                                                               |
| ٨٥-٨٠                  | بلا كيف . كلام ابن الماجشون وما تضمن من ذكر الصفات بلا كيف والرد على الجهمية، استدلاله على ذلك، عظمة البارى وصفاته . مما نقل المؤلف من الفقه الأكبر لأبي حنيفة، كفر من أنكر أن الله في السماء أو شك في ذلك، أو شك في كون العرش في السماء .                                                                                                   |
| , A-0<br>,<br>, A-VA   | بلاكيف. كلام ابن الماجشون وما تضمن من ذكر الصفات بلاكيف والرد على الجهمية، استدلاله على ذلك، عظمة البارى وصفاته. مما نقل المؤلف من الفقه الأكبر لأبي حنيفة، كفر من أنكر أن الله في السماء أو شك في ذلك، أو شك في كون العرش في السماء.                                                                                                        |
| , A-0<br>,<br>, A-VA   | بلا كيف . كلام ابن الماجشون وما تضمن من ذكر الصفات بلا كيف والرد على الجهمية، استدلاله على ذلك، عظمة البارى وصفاته . مما نقل المؤلف من الفقه الأكبر لأبي حنيفة، كفر من أنكر أن الله في السماء أو شك في ذلك، أو شك في كون العرش في السماء . تصريح الأئمة بعلو الله على العرش ، ومباينته للخلق، والجواب عن آيات المعية بأنها لا تقتضى الحلول . |

غلاة الجهمية يحاولون أن يقولوا: ليس في السماء رب، تصريح أكابر السلف بتكفير الجهمية وتضليلهم. 94-91 ابن أبي زمنين من جملة من حكى مذهب السلف في الإيمان بأسماء الله وصفاته والعرش والكرسي والحجب، والنزول ونفي الحد والحلول. 99-94 حكى الخطابي وغيره من العلماء مذهب السلف أيضا في إجراء النصوص على ظاهرها اللائق بالله وأن القول في الصفات فرع على القول في الذات. 1 . . - 9 9 عقيدة أهل السنة فيما حكاه أبو نعيم هي الإيمان بأحاديث الاستواء والعلو ونفي الامتزاج والاختلاط بالخلق. 1.1 وصية معمر بن أحمد للصوفية بما كان عليه أهل الحديث من اثبات العلو والنزول ، وغير ذلك ، ونفي الحلول . 1.7 قول الفضيل بن عياض. تحذير عمرو بن عثمان المكي من وسوسة الشيطان وإيقاعه العبد في القنوط من المغفرة أو الغرور بالطاعة . 1.0-1.7 إذا أيس الشيطان من أن يوقع العبد في التمثيل أتاه من قبل الجحد والتعطيل. 1.4 يرى عمرو بن عثمان\_ وبعض أهل السنة\_ أن الله كان متسميا ومتصفا بصفات الفعل في الأزل بمعنى القدرة على ذلك فكان فاعلا في الأزل بمعنى سيفعل ، وذكر عددا من الصفات ودلل عليها. 1.0-1.4 قول الحارث المحاسبي. 111-1.0 لا نسخ في الأخبار عن صفات الله ، ولا في الخبر بأن فرعون من أصحاب النار. 1.7-1.0

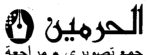
الآيات المخبرة عن علم الله بالأشياء بعد تكوينها لا تدل على نسخ الآيات المخبرة بقدم علم الله كما زعمته القدرية . ١٠٥-١٠٨ يذهب المحاسبي إلى تأويل علم الله بالأشياء ورؤيته لها إذا كانت . وتأويل الإرادة : بناء على أصل الكُلاَّبية . ... ... 1.7. لا تنسخ آيات المعية والقرب آيات العلو ، ليس معنى المعية أنه في كل مكان . 1... معنى في السماء ، العروج إلى الله لا يقتضي مساواته في العلو . 1.9-1.4 علو الله ليس مقيدا في الآيات. 11.-1.9 مما نقل المؤلف عن ابن خفيف اتفاق المهاجرين ، والأنصار على توحيد الله ومعرفة أسمائه وصفاته ، والإيمان بالقضاء والقدر ، نقل العلماء ذلك عنهم قرنا بعد قرن . 171-111 117-117 مُعَوِّل من خاض في الصفات على الهوى وسوء الظن بالله . يرى أبن خفيف - كبعض المتأخرين - أن النفس من صفات الله . 110-115 الكرسي موضع القدمين ، زعم النفاة أن النصوص تقتضي التشبيه ودفعهم لها بالمقاييس، وتخريج الأثر عن ابن عباس، وبيان ضعفه مرفوعا. J. 426117 من عقائد السلف. 177-119 الرد على من زعم أن جميع الصوفية يقولون برؤية الله في 1 Y Y الدنيا . كثير منهم يريد بالرؤية الرؤية بالقلب . مما يعتقد الصوفية: أن ما حرمه الله فهو حرام على كل أحد ، ولا يوصف الله بالعشق ولا الحلول . 177-177 وإباحة المكاسب والتجارات ، الرد على من حرم ذلك أو معد معمد على

| ١٢٤     | اعتقد أن الأرض تخلو من الحلال .                             |
|---------|-------------------------------------------------------------|
|         | يجوز أكل طعام ومعاملة من لا يتهم في مكسبه بدون              |
|         | سؤال ، يحسن السؤال عن مال من تاب من أكل أموال               |
| 178     | الناس بالباطل.                                              |
|         | كفر من زعم أنه يعلم منازل الخلق عند الله ، لا يسقط          |
| 177     | التكليف عن العاقل المستطيع .                                |
|         | كفر من قال إن الأرواح غير مخلوقة ، القراءة الملحنة          |
| 177     | بدعة .                                                      |
|         | القصائد التي في مدح الله والثناء على الصالحين حسنة ،        |
| 177-177 | والاشتغال بالعبادات أحسن منها.                              |
|         | استماع الغناء على اعتقاد أنه من الدين كفر ، حكم الرقص       |
| 177-177 | الإيقاعي والربعيات .                                        |
| 177     | إذا صبر الفقير و لم يتكفف فهو أفضل .                        |
|         | ترك الكسب لا يجوز إلا بشروط، من احترف السؤال                |
| ١٢٨     | وهو صحيح ، الاستماع إلى الغناء والملاهي فسق .               |
|         | مما نقل المؤلف عن عبد القادر الجيلاني أن الله مستو على      |
| 179     | العرش بذاته . وأنه لا يجوز القول بأنه في كل مكان .          |
|         | كلام ابن عبد البر ونقله عن أهل السنة ، إثبات النزول الخ     |
| 1717.9  | معنی ( ما یکون من نجوی ثلاثة ) .                            |
|         | ما حكاه البيهقي من إثبات اليدين بالآيات والأحاديث ،         |
|         | ما فعله الله بيديه وما قال له كن فكان . مذهب المتقدمين      |
| 172-17. | في الصفات.                                                  |
|         | مما نقل المؤلف عن القاضي أنه لا يجوز رد أحبار الصفات ولا    |
| ١٣٤     | يعتقد التشبيه فيها ، لو كان التأويل سائغا لسبق إليه السلف . |

|               | نقل عن الأشعرى مقالة أصحاب الحديث وأهل السنة في        |
|---------------|--------------------------------------------------------|
| 371-737       | الإيمان بالصفات وغيرها من مسائل العقائد .              |
|               | حكى الأشعرى عن أهل السنة بحسب ما فهمه من مذهبهم        |
| 177           | أن الله ليس بجسم .                                     |
|               | الأشعرى ينتسب إلى الإمام أحمد في كل شيء، جملة ما       |
| 1 47-140      | يقول الأشعرى في الصفات وغيرها .                        |
|               | رد الأشعرى على من جعل استوى بمعنى قهر ، وأن الله       |
| 1 .           | فی کل مکان .                                           |
|               | قول الباقلاني واحتجاجه على اثبات الوجه واليدين ، بيانه |
| 1 2 2 - 1 2 7 | تناقض المعتزلة لما أثبتوا الأسماء ونفوا الصفات .       |
|               | رده على من قال أن الله في كل مكان، أثبت الباقلاني من   |
|               | الصفات أكثر مما أثبتت الأشاعرة .                       |
|               | سبب نقل المؤلف لأقوال بعض المتكلمين مع أن الكتاب       |
| 1 27-1 22     | والسنة والإجماع مغنية عن كلام كل أحد .                 |
|               | بيان الجويني لمذهب السلف في الصفات وترك التأويل،       |
| 120-122       | وأنه يقول بذلك .                                       |
|               | ليس كل من حكى المؤلف قوله من هؤلاء المتكلمين           |
| 187-180       | وغيرهم يقول بجميع ما يقول به أهل السنة .               |
| 127           | ظاهر آيات المعية لا يخالف آيات العلو والاستواء .       |
| 1 27          | الله معنا حقيقة وهو على العرش حقيقة .                  |
| 1 2 7         | معنى المعية إذا أطلقت في اللغة وإذا قيدت ، شواهد ذلك . |
|               | تنقسم المعية إلى عامة وخاصة ، أدلة النوعين ، مقتضى كل  |
| 121-127       | منهما ، معنى المعية غير مقتضاها .                      |
| 1 2 9 - 1 2 7 | ليس مقتضى المعية أن تكون ذات الله مختلطة بالخلق .      |
|               | _ 19                                                   |

|                                       | فسر بعض السلف نصوص المعية بالعلم وهو بعض مقتضاه            |
|---------------------------------------|------------------------------------------------------------|
| 1 5 1 - 1 5 7                         | رفعا لاستدلال الحلولية بها .                               |
| \$                                    | لفظ المغية (العامة والخاصة) يقتضي في كل موضع أشيا.         |
|                                       | لا يقتضيها في موضع آخر ، فإما أن تختلف دلالة المعيا        |
|                                       | بحسب المواضع أو تدل على قدر مشترك بين مواردها :            |
| 1 8 1 - 1 8 7                         | ويمتاز كل موضع بخاصية .                                    |
| <b> </b>                              | نظير المعية من بعض الوجوه الربوبية والعبودية يشترك فيهم    |
| ١٤٨                                   | جميع الخلق ويمتاز بعضهم على بعض .                          |
|                                       | معنى الألفاظ المشكِكة ، من فسر أأمنتم من في السماء بأنه    |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | تحيط به أو جعل ذلك ظاهر الآية وتأولها فقد تكلف.            |
| 1 2 9-1 2 1                           | معنى ( في السماء ) .                                       |
|                                       | الإِخبار بأن الله قبل وجه المصلى لا ينافى علو الله ، تمثير |
|                                       | الرسول رؤية الله وعلوه برؤية الشمس والقمر مع علوهما .      |
|                                       | قول بعض المتكلمين ظاهر النصوص مراد أو ليس بمراد لفظ        |
| 107                                   | بمجمل .                                                    |
|                                       | خطأ من تقدم أن السلف والخلف متفقون على نفي ما دلت          |
| 104-104                               | عليه نصوص الصفات .                                         |
| 108-104                               | لم يعرف عن أحد من السلف إنكار الصفات الخبرية .             |
| ٢                                     | الجهمية والمعتزلة يسمون أهل السنة مشبهة ، بل غلاته.        |
| 108                                   | يسمون الرسل مشبهة أيضاً .                                  |
| 4                                     | كل صنف من أهل البدع يلقب أهل السنة بلقب مفترى .            |
| 100-108                               | مستند أهل البدع في تلك الألقاب.                            |
| ·                                     | أقسام الناس بالنسبة إلى ظواهر نصوص الصفات ثلاثا            |
| 107                                   | إجمالا وستة تفصيلا .                                       |

| مذهب السلف ، مذهب المشبهة ، مذهب النفاة ، مذهب                                        |
|---------------------------------------------------------------------------------------|
| المفوضة.                                                                              |
| من نصوص الصفات ما هو قطعي ، ومنها ما يفيد الظن                                        |
| الغالب ، ومنها ما يتردد فيه بعض العلماء .                                             |
| ما يدعو به من أشتبه عليه شيء من العلم .                                               |
| مَنْ عرف طريقة المتكلمين والمتفلسفة عرف بطلانها . ١٦١                                 |
| من قرأ كتب الكلام و لم يسبر غوره خيف عليه . الكلام و لم                               |
| تهافت حجج المتفلسفة والمتكلمين، استحقاقهم للتنكيل                                     |
| من وجه والرحمة من وجه .                                                               |
| ذم السلف علم الكلام وأهله وسبب ذلك ، وذكر قول من من من                                |
| الشافعي في ذلك .                                                                      |
| فهرس الأحاديث النبوية .                                                               |
| المصادر . تا المصادر الله المصادر الله المصادر الله الله الله الله الله الله الله الل |
| فهرس الموضوعات                                                                        |



جمع تصویری • مراجعة ۷۲ شارع مصر والسودان حدائق القبة ـ القاهرة **ጃ** : ነፆግ• ነለ